
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 2

印光 法 師文 鈔 參 編

卷 二

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa

Giảo chánh: Minh Tiến & Huệ Trang

200. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ nhất) 

Sáng nay cả hai lá thư đều cùng nhận được đầy đủ. Văn Sao đã chia 

ra gần hết, nay lại gởi [cho ông] bốn gói. Sau này nếu có ai muốn đọc, 

hãy  thỉnh  từ  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán.  Từ  Bi  Kính1  đã  gởi  đi  rồi.  Do 

ông  sai  Quang  viết  lời  tựa,  Quang  chẳng  ngại  gì  nói  leo.  Tuy  [lời  tựa 

Quang viết] chẳng liên quan sát sao với đầu đề, miễn sao chẳng ra ngoài 

việc đề xướng kiêng giết, ăn chay mà thôi. Châu Tử Tú thiên tư khá tốt, 

tiếc là chưa biết Phật pháp, lầm lạc bảo “luyện đan vận khí chính là Phật 

pháp”, thật đáng cảm khái sâu đậm! Tuy các hạ đã đem lá thư hủ bại và 

Văn  Sao  đưa  cho  [Tử  Tú]  xem,  sợ  ông  ta  vẫn  cho  Quang  là  gã  đứng 

ngoài cửa, Tấn Tô mới là bậc cao nhân đã đăng đường nhập thất2, càng 

sanh  lòng  ngưỡng  mộ.  Cố  nhiên  Quang  chẳng  mang  ý  niệm  hủy  báng 

hay  khen  ngợi  người  khác,  nhưng  vì  quý  hội3  đã  gởi  thư  cho  Quang 

trước, nên chẳng thể không trọn hết tấm lòng ngu thành của tôi để đáp tạ 

lòng  thương  tưởng  ban  tặng  [sách]  của  quý  hội.  Ngoài  ra  đều  mặc  cho 

người khác làm sao thì làm, tôi nào dám vọng động mong cầu ư? 

201. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ hai)

1 Từ Bi Kính là một tập sách do các cư sĩ thuộc Đại Đồng Phóng Sanh Hội ở Tuyền Châu 

biên soạn, tập hợp những lời lẽ khuyên răn và những chuyện kiêng giết phóng sanh của cổ 

nhân. Tổ Ấn Quang có viết bài tựa phát ẩn cho tập sách này, xin xem bài  “Nêu bày ý nghĩa 

 ẩn kín của bộ sách Từ Bi Kính”  trong Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

4, phần Tạp Trước. 

2  “Đăng đường nhập thất” : Thành ngữ chỉ người đã nắm vững, thông hiểu sâu xa một học 

thuyết hay một giáo nghĩa nào đó. 

3 Tức Đại Đồng Phóng Sanh Hội ở Tuyền Châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 2 of 327

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Hương  châu4  đã  nhận  được,  cám  ơn  lắm. 

Ngày Hai Mươi Sáu tháng trước tôi đã bảo [người chịu trách nhiệm phát 

hành kinh sách ở] Thượng Hải gởi đi hai mươi gói Văn Sao, chắc ông đã 

nhận được rồi. Hãy ước lượng mà tặng những bộ Văn Sao ấy cho người 

khác  và  lưu  lại  [vài  bộ]  ở  phòng  đọc  kinh  sách.  Trước  đây,  Tử  Tú  gởi 

thư  đến,  nói  tiên  sinh  Tấn  Tô  là  bậc  đại  triệt  ngộ,  chỉ  dùng  phép  luyện 

đan làm phương tiện để dẫn dắt kẻ sơ cơ, Quang đã phê phán đại lược, 

chẳng biết Tử Tú có chấp nhận là đúng hay không? [Chắc ông ta] cũng 

từng  đưa  [thư  ấy]  cho  các  hạ  xem  rồi  phải  không?  Hai  mươi  gói  Văn 

Sao nếu nhận được, xin hãy gởi thư cho biết để tôi khỏi đến nỗi tưởng 

lầm [đã bị thất lạc]. 

Chương  trình  của  Cực  Lạc  Đoàn  nên  chú  trọng  trợ  niệm  vào  lúc 

người ta sắp mất và phải dạy người nhà [của người sắp mất ấy] nương 

theo pháp môn Tịnh Độ, chớ nên chiếu theo thông lệ của tục nhân vào 

lúc người ta sắp chết liền tắm rửa, thay quần áo sẵn v.v… [Làm như vậy] 

còn  tệ  hơn  đã  té  giếng  còn  bị  quăng  đá!  Cách  thức  ấy  trong  Văn  Sao 

đã  nói  đầy  đủ,  ở  đây  tôi  chỉ  nêu  điều  quan  trọng  nhất.  Nếu  chết  rồi  thì 

những chuyện tống táng, ma chay v.v... đều chẳng phải là chuyện quan 

hệ  khẩn  yếu,  đừng  nên  bày  vẽ  phô  trương  mong  sao  cho  dễ  coi,  biến 

Phật sự thành trò đùa! Hơn nữa, [trong chương trình của Cực Lạc Đoàn 

quy định]:  “Liên hữu góp sẵn mười đồng. Nếu trong vòng một năm mà 

 mất thì [người nhà sẽ] nhận được đúng số tiền ấy. Nếu hơn một năm mới 

 mất thì [người nhà] sẽ được lãnh món tiền giúp đỡ chi phí ma chay là ba 

 mươi đồng”.  Khoản tiền ấy lấy đâu ra? Hơn nữa, mỗi nhà giàu - nghèo 

khác nhau, sao lại nhất loạt giúp đỡ chi phí ma chay? Nhưng chuyện ấy 

đã  được  đại  chúng  bàn  bạc  thông  qua,  chắc  đã  áp  dụng  rồi.  Quang  sợ 

một khi cách này được áp dụng, về sau sẽ khó thể duy trì vĩnh viễn được 

nên chẳng thể không nhắc nhở trước! 

Lại nữa, đang trong lúc này, muốn chuyển biến lòng người mà chẳng 

chú trọng sự lý nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi thì không thể được! 

Lại còn phải khuyên các liên hữu ai nấy khéo dạy dỗ con cái, đấy chính 

là “gốc chánh, nguồn trong”, là nhiệm vụ cấp bách để cầu nhân dân yên 

vui, thế đạo thái bình. Phật pháp tuy là pháp xuất thế gian, nhưng thực 

sự thực hiện nơi pháp thế gian. Phàm ai là liên hữu hãy đều nên khuyên 

họ tận lực giữ vẹn luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính 

mình, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành. Nếu được như thế 

sẽ đáng gọi là đệ tử thật sự của đức Phật. 

4 Hương châu: Xâu chuỗi niệm Phật làm bằng gỗ thơm hay những loại bột thơm nắn lại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 3 of 327

Hiện nay phong trào cầu cơ rất thịnh hành, phàm là đệ tử Phật chớ 

nên ngả theo thói ấy, bởi tất cả [những kẻ tự xưng là] tiên hay chân nhân 

[giáng cơ] phần nhiều đều là linh quỷ giả mạo. Nếu chuyện gì cũng tin, 

ắt  sẽ  có  khi  hỏng  việc.  Huống  chi  “Phật  pháp”  do  bọn  chúng  giảng  đa 

số đều là chẳng biết gì mà cứ nói bừa! [Cứ tin mê muội vào cơ bút thì] 

muốn  chẳng  hoại  loạn  Phật  pháp,  chẳng  khiến  cho  chúng  sanh  bị  lầm 

lạc, nghi ngờ, há có được chăng? 

Ông đã chẳng nghĩ Quang là hạng vô tri, cứ muốn tôn làm thầy, bèn 

thuận theo ý hiện thời của ông. Nếu sau này muốn bái vị cao minh nào 

khác làm thầy, cứ thủ tiêu danh nghĩa giả tạm này chẳng sao cả! Nay đặt 

pháp  danh  cho  ông  là  Trí  Tù;  do  ai  nấy  đều  có  chánh  trí,  nhưng  bị  vật 

dục lôi kéo, chánh trí ấy liền biến thành nhân dục (lòng ham muốn của 

con  người),  như  nước  do  gió  đùa  bèn  mất  tánh  trong  lặng,  biến  thành 

sóng trào. Trí ấy chẳng thể gọi là Tù (遒), vì Tù nghĩa là mạnh mẽ, cứng 

cỏi. Mạnh mẽ, cứng cỏi chính là tên gọi khác của chữ Cương (剛: cứng 

rắn). Khổng Tử than thở vì chưa thấy được người nào cương nghị, có kẻ 

thưa  Thân  Tranh  [là  người  được  như  vậy].  Khổng  Tử  bảo:   “Tranh  dã 

 dục, yên đắc cương”  (Tranh cũng là người tham dục, làm sao là người 

cương nghị cho được)5. Nếu niệm niệm đều nghĩ ngợi, suy lường thuận 

theo thiên lý và Phật tâm thì là chánh trí, phù hợp với ý nghĩa của cái tên 

Trí Tù. Hễ có thiên lệch, riêng tư sẽ thành “cương nghị theo kiểu Thân 

Tranh”,  chẳng  thể  gọi  là  Trí,  mà  trở  thành  “nhu  ác”  (mềm  mỏng,  hòa 

hoãn với điều ác6)! Ông hãy gắng lên. 

Vợ ông pháp danh là Trí Giác. Giác (覺) là trong hết thảy thời, hết 

thảy  chỗ  đều  rành  rẽ  phân  minh,  chẳng  bị  chuyển  theo  tình,  chẳng  bị 

ái ràng buộc, nghiêm túc trọn hết bổn phận giúp chồng dạy con, chẳng 

nuông chiều mù quáng, khiến con cái đều thành hạng không ra gì. Dùng 

điều này để tự giác, lại còn dùng điều này để giác người nhà và các thân 

5 Đây là câu văn trích từ thiên Công Trị Trưởng (thiên thứ năm) sách Luận Ngữ. Nguyên văn 

như sau:  “Tử viết: ‘Ngô vị kiến cương giả’, hoặc đối viết: ‘Thân Tranh’. Tử viết: ‘Tranh dã 

 dục, yên đắc cương?”  Theo cách diễn giải của cụ Lý Bỉnh Nam trong Luận Ngữ Giảng Yếu, 

đoạn này nên hiểu như sau:  “Khổng Tử nói: ‘Ta chưa từng thấy một người cương nghị nào!’ 

 Có người thưa: ‘Thân Tranh là người được như vậy’. Khổng Tử nói: ‘Thân Tranh tham dục, 

 làm sao có thể cương nghị cho được!” 

6 Cụ Lý Bỉnh Nam giảng rõ: Theo sách Khổng Chú, Cương là kiên quyết, trí huệ, thuận theo 

điều thiện, nhất quyết không để bị dục vọng sai khiến. Do ông Thân Tranh vẫn thuận theo 

tham  dục  nên  chẳng  thể  gọi  là  Cương  được.  Ở  đây,  Tổ  dựa  theo  ý  ấy,  mới  gọi  sự  “cương 

nghị”  của  ông  Thân  Tranh  là  “nhu  ác”,  do  không  kiên  quyết  chế  ngự  tập  khí  xấu  ác  trong 

tâm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 4 of 327

hữu. Đấy gọi là đệ tử thật sự của đức Phật, là thiện nữ nhân, sống làm 

gương mẫu cho hàng khuê các, khi mất dự vào Liên Trì, ngõ hầu chẳng 

phụ bạc Phật tánh chính mình sẵn có và lòng thành phát tâm quy y Tam 

Bảo  ngày  nay.  Những  điều  khác  như  pháp  niệm  Phật  v.v…  trong  Văn 

Sao đã nói đầy đủ, không viết cặn kẽ ở đây. 

Ông  Trương  Chuyết  Tiên  ở  Vân  Nam  gởi  thư  đến  nói  cháu  ngoại 

ông  ta  sống  được  một  năm  lẻ  tám  tháng,  trong  tháng  Tư  đã  niệm  Phật 

qua  đời.  Lúc  bình  thường,  hễ  nó  đến  Phật  đường  lạy  Phật  xong  liền  đi 

nhiễu  niệm  Phật,  chẳng  đoái  hoài  đến  chuyện  gì  khác.  Thêm  nữa,  khi 

đứa  con  gái  thứ  của  ông  ta  đi  lấy  chồng,  nhà  chàng  rể  biếu  một  cặp 

ngỗng để làm lễ Điện Nhạn7, ông ta bèn đem chúng phóng sanh tại chùa 

Vân Thê trong núi Hoa Đình, đã được ba năm rồi. Cặp ngỗng của ông ta 

mỗi sáng tối khi [đại chúng] lên chánh điện tụng kinh, chúng đều đứng 

ngoài  chánh  điện,  vươn  cổ  ngắm  Phật.  Tháng  Tư  năm  nay,  con  trống 

chết trước, người ta cũng không để ý. Sau đấy, con ngỗng mái bỏ ăn mấy 

ngày.  Nó  đến  nhìn  Phật,  thầy  Duy  Na  khai  thị,  dạy  nó  cầu  vãng  sanh 

đừng luyến tiếc cõi đời. Thầy ấy bèn niệm Phật mấy chục tiếng, ngỗng 

bèn  đi  nhiễu  ba  vòng,  vỗ  hai  cánh  một  cái  rồi  chết  ngay.  Do  vậy,  ông 

Chuyết  Tiên  bèn  viết  bài  ký  về  sự  vãng  sanh  của  cặp  ngỗng  trắng.  Ôi, 

lạ lùng thay! Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều kham làm Phật. 

Ngỗng còn như thế, há lẽ người chẳng bằng chim ư? 

202. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ ba) 

Ngày  Hai  Mươi  Sáu  tháng  Tám,  Quang  xuống  núi  đến  đất  Thân 

(Thượng  Hải),  đã  nhận  được  thư  ông  từ  núi  chuyển  tới,  nhưng  do  bận 

rộn  với  chuyện  của  người  khác  nên  chẳng  trả  lời  được.  Nay  lại  nhận 

được thư ông, kèm theo bưu phiếu mười đồng, tôi sẽ dùng [món tiền này]

để làm chi phí in cuốn Quán Âm Tụng. Quang xuống núi lần này chính 

là vì lo liệu ấn hành cuốn tụng văn ấy. Nay tôi sẽ gởi cho ông mấy tờ nói 

7 Điện Nhạn Lễ là từ ngữ chỉ chung những lễ phải có trong một cuộc hôn nhân. Theo quy 

định từ thời Châu đến đời Thanh, kể từ khi nhà trai cậy người mai mối đến khi rước dâu phải 

có đủ sáu lễ. Ngoại trừ lễ Nạp Chinh (lễ giạm) ra, trong năm lễ kia nhà trai phải mang lễ vật 

đến biếu nhà gái, trong các món lễ vật luôn có chim bồ câu hay chim nhạn. Nhạn là thứ chim 

thiên di theo mùa; hễ thấy chim Nhạn bay về Nam là biết trời chuyển sang Đông, chim Nhạn 

lại chung thủy (khi một con chết, con kia không kết đôi với con khác nữa). Do vậy, cổ nhân 

cho rằng Nhạn tượng trưng cho lòng trung thực, thủ tín, trung trinh. Bởi thế, lễ vật dành cho 

đám cưới phải có Nhạn. Về sau, do Nhạn ngày càng hiếm nên người ta thay bằng các loài 

gia cầm khác có tập tánh sống thành đôi như bồ câu, ngỗng, vịt, gà v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 5 of 327

rõ biện pháp, một là để ông biết cặn kẽ nguyên do, lại còn mong ông sẽ 

thừa cơ khuyên người khác đứng ra in. Sách này đối với thế đạo, nhân 

tâm lẫn Phật pháp đều có mối quan hệ [mật thiết]. Hiện thời đã có người 

chịu đứng ra in năm vạn bộ, Quang muốn in mấy chục vạn cuốn để lưu 

hành khắp trong ngoài nước, sợ chẳng thể cảm ứng được như vậy! Sáu 

vạn bộ thì có thể in được. 

Con  người  sống  trong  thế  gian  trước  hết  phải  có  tâm  lợi  người. 

Người dì góa, người em dâu góa, đứa cháu mồ côi v.v… của ông đáng 

thương, đáng xót, họ chính là chỗ ông để vun bồi ruộng phước, chớ nên 

giữ  ý  niệm  phiền  oán  thì  chính  là  hành  Bồ  Tát  đạo!  Nếu  tâm  có  phiền 

oán thì chẳng những không hợp với Bồ Tát đạo, mà còn chẳng hợp với 

thiên  chức,  tánh  phận  của  chính  mình.  Đối  với  chuyện  chị  em  dâu  bất 

hòa, hãy nên đối xử bằng [thái độ] hết sức công bằng, hết sức độ lượng, 

hãy thương họ thấy biết hẹp hòi mà chỉ dạy, để họ đều cùng được thấm 

nhuần pháp trạch; đấy chính là thực hành Phật pháp. Nếu coi đó là oán 

nghiệp,  sẽ  phải  tiếc  đau,  oán  hận.  Đối  với  chuyện  không  thể  ngăn  dứt 

được, hễ có lòng đau tiếc, oán hận thì công đức sẽ thuận theo tâm lượng 

mà nhỏ bé đi. Trước đây, Tử Tú cũng có gởi thư đến, tôi phúc đáp sau 

đó không lâu. Ông ta biết chính mình chẳng thể rốt ráo nương cậy, quy 

hướng Tịnh nghiệp để tu trì được! 

Thương Vụ Ấn Thư Quán in Văn Sao bằng loại giấy có độ bóng, bán 

ở  ngoài  phố,  chẳng  in  phần  Thư  Căn8.  Đợi  đến  khi  sắp  chữ  xong  cuốn 

Quán Âm Tụng, tôi sẽ bảo Trung Hoa Thư Cục sắp chữ thành bản khác, 

dùng loại giấy nội địa để lưu hành. Trí Khánh đã quy y Phật pháp, bọn 

anh ta nhờ ông nuôi nấng, ông hãy trọn chớ nên tỏ ra vẻ [mình đã làm] 

chuyện nhân đức trước mặt bọn anh ta. Hễ làm ra vẻ nhân đức thì người 

ta tuy chịu ân, nhưng cái tâm cảm ân mỏng nhẹ lắm!  “Có mà giống như 

 không, thực mà giống như giả, vô cớ bị xúc phạm mà chẳng báo thù”  9, 

đấy  chính  là  bí  quyết  mầu  nhiệm  để  cư  xử  trong  gia  đình  đấy!  Ta  đãi 

8 Thư Căn là một bộ phận phải có của những loại sách in theo lối cổ, tức phần thường được 

viết vào chỗ giáp mí của hai trang sách, ghi rõ tên sách, quyển mấy, trang mấy, thiên mấy 

v.v… tương ứng với phần header của bản in hiện thời. Đến thời tổ Ấn Quang, Thư Căn đã 

giống như lối in sách chữ Hán hiện thời, Thư Căn ở phía bên phải trang sách (nếu trang số 

chẵn) và bên trái trang sách (nếu là trang số lẻ). 

9 Đây là câu nói của Tăng Tử (Tăng Sâm) trong thiên Thái Bá sách Luận Ngữ:  “Dĩ năng vấn 

 ư bất năng, dĩ đa vấn ư quả, hữu nhược vô, thực nhược hư, phạm nhi bất giảo”.  Sách Luận 

Ngữ Giảng Yếu giảng câu nói ấy có nghĩa là:  “Tự mình có tài năng nhưng vẫn học hỏi với 

 kẻ không có tài năng, mình biết nhiều mà vẫn học hỏi với kẻ biết ít. Có tài năng thật sự mà 

 cảm thấy như mình không có tài năng thật sự gì. Ai vô cớ xúc phạm đến mình cũng không 

 mưu tính báo thù”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 6 of 327

người bằng thái độ khiêm tốn, ắt họ sẽ đối xử hòa hoãn với ta. Phần lớn 

những  gia  đình  bất  hòa  đều  là  do  so  đo  những  chuyện  nhỏ  nhặt  không 

quan trọng mà ra. Buông được cái tâm ta - người xuống thì bất hòa sẽ tự 

hòa vậy! 

203. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ tư)

Thư  ngày  Hai  Mươi  Chín  tháng  trước  chắc  ông  đã  nhận  được  rồi. 

Nói đến nạn hút sách nghiện ngập thì không chỉ có nha phiến, thuốc lá 

cũng gây hại thật dữ dội! Trong lúc đại chúng tụ tập, hãy nên đề xướng, 

khuyên  họ  đừng  hút  hay  dùng  những  thứ  ấy.  Người  hút  lâu  ngày  ắt  sẽ 

đoản thọ. Phụ nữ hút thuốc nhiều sẽ không thể sanh nở được. Điều này 

do một đệ tử của tôi  (Triệu Nguyệt Tu vốn là một quan võ đã sớm đổi nghề, trở 

 thành thương nhân) đích thân nghe thấy cô giáo ngoại quốc bảo với các nữ 

học sinh [như vậy]. Hiện thời, Văn Sao đã sắp chữ bản khác, thêm vào 

mấy chục bài nữa, khoảng Xuân - Hè năm sau sẽ in ra sách. Bản này sẽ 

để cho Thư Cục vĩnh viễn lưu thông. Bản đầu tiên sẽ in một vạn cuốn, 

ngoại trừ ba bốn ngàn bộ Quang cần thiết, số còn lại đều để cho họ định 

giá bán ra. 

Trong  lá  thư  hồi  tháng  Chín,  ông  đã  nói  đến  chuyện  con  gà,  hơi 

giống như chuyện Dương Bảo cứu chim sẻ thời Hán10. Chúng ta chỉ nên 

giữ tấm lòng phóng sanh, đừng vương vấn ý niệm mong được hưởng quả 

10 Dương Bảo là người huyện Hoa Âm, sống vào thời Hậu Hán. Lúc bé, Dương Bảo ra ngoài 

đồng  chơi  thấy  một  con  sẻ  bị  cú  mèo  đuổi  đánh  bị  thương  rớt  xuống  đất.  Dương  Bảo  liền 

cứu đem về, nuôi đến khi chim lành vết thương bèn thả đi. Đêm ấy, Dương Bảo nằm mộng 

thấy có một đứa bé trai mặc áo vàng đến biếu bốn chiếc vòng ngọc, tạ ơn, cho biết: “Con 

cháu  ông  ta  sẽ  được  vinh  hiển  đến  bốn  đời  như  bốn  vòng  ngọc  này”.  Về  sau,  con  Dương 

Bảo là Dương Chấn, cháu là Dương Bỉnh, chắt là Dương Tứ, chút là Dương Bưu, lần lượt kế 

tiếp nhau làm đến chức Tam Công, được cõi đời xưng tụng là  “tứ thế tam công, đức nghiệp 

 tương kế”  (bốn đời làm Tam Công, kế thừa đức nghiệp). 

Theo Tả Truyện, tướng nước Tấn là Ngụy Khỏa đang đánh nhau với tướng Tần là Đỗ Hồi, 

sắp bị Đỗ Hồi giết, chợt thấy tướng giặc vấp chân, nhìn ra thì thấy có một ông già đang kết 

cỏ thành khoanh để giật cho tướng giặc vấp ngã. Đến đêm, Ngụy Khỏa nằm mộng thấy ông 

già kết cỏ hồi sáng cho biết lúc cha Ngụy Khỏa là Ngụy Vũ Tử sắp chết đã bảo con chôn 

theo người thiếp yêu, nhưng Ngụy Khỏa cho đó là lời mê sảng của kẻ sắp chết nên không 

làm. Do vậy, cha người thiếp ấy đã theo cứu mạng Ngụy Khỏa. Từ hai câu chuyện này mới 

có thành ngữ  “kết thảo, hàm hoàn”  (kết cỏ, ngậm vành). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 7 of 327

báo  Tam  Công11.  Dẫu  có  quả  báo  Tam  Công,  cũng  nên  đem  hết  công 

đức ấy hồi hướng chín phẩm [vãng sanh] thì mới là chân chánh lợi mình 

lợi vật vậy! 

Tăng  Bính  bị  mắc  bệnh  là  do  túc  nghiệp,  khi  lâm  chung  chịu  niệm 

Phật  là  do  túc  thiện  (điều  thiện  đã  làm  trong  đời  trước).  Đã  có  thể  tự 

niệm, lại được mọi người trợ niệm, chết rồi sắc mặt rạng rỡ. Có được ba 

điều ấy chắc được vãng sanh Tây Phương, sao lại nói là sẽ đọa vào chỗ 

nào? Đời người gặp phải các cảnh thiện - ác, mỗi mỗi đều có túc nhân. 

Đời trước có oán thù, thấy nhau liền ôm lòng giận. Đời trước có ân, thấy 

nhau  liền  sanh  lòng  yêu  mến.  Phụ  nữ  vô  tri  quen  tánh  buông  lung  đến 

nỗi chẳng thể chuyển oán thành thân để tiêu trừ túc nghiệp. Người hiểu 

rõ lý đã biết “[kẻ] vừa trông thấy liền nổi nóng [là do đời trước có oán 

thù]” sẽ đối trị sự sân hận này, càng ra sức đối đãi bằng lòng từ ái thì túc 

nghiệp sẽ được tiêu trừ bởi hiện nghiệp (nghiệp trong hiện tại)  (Thiện tâm 

 cũng gọi là nghiệp).  

Nếu  có  thể  chí  thành  khẩn  thiết  trì  niệm  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì 

không chỉ được lành bệnh mà thôi! Nếu có thể chí thành đến cùng cực 

thì còn có thể liễu sanh thoát tử, cho đến thành Phật. Kinh Lăng Nghiêm 

dạy:  “Cầu vợ được vợ  (cầu vợ là mong có được vợ hiền thục, trí huệ),   cầu con 

 được  con,  cầu  trường  thọ  được  trường  thọ,  cầu  tam-muội  được  tam-

 muội,  như  thế  cho  đến  cầu  Đại  Niết  Bàn  đắc  Đại  Niết  Bàn”.   Đại  Niết 

Bàn chính là cực quả rốt ráo được chứng bởi đức Phật. Nhưng người đời 

do lòng tin lẫn sự chí thành trì tụng đều chưa thể đạt tới mức cùng cực 

nên  tùy  theo  lòng  Thành  của  kẻ  ấy  mà  được  các  thứ  lợi  ích  nhỏ  nhoi, 

đừng nói là [lợi ích] chỉ có thế mà thôi! Hãy nên với trong là người thân 

trong  nhà,  ngoài  là  hết  thảy  mọi  người,  đều  đem  những  chuyện  chính 

mình  chứng  nghiệm  và  những  chuyện  cảm  ứng  được  thuật  trong  bộ 

Quán  Âm  Tụng  để  khuyên  bảo,  ngõ  hầu  ai  nấy  đều  được  Bồ  Tát  từ  bi 

che  chở,  gia  bị  trong  lúc  tình  thế  hoạn  nạn  này.  Đấy  chính  là  cách  dự 

phòng mầu nhiệm nhất! 

204. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ năm) 

11 Tam Công là ba chức quan cao nhất thời xưa. Vào thời Tây Châu, Tam Công là Thái Sư, 

Thái Phó, Thái Bảo. Đời Bắc Ngụy thay Tam Công bằng danh xưng Tam Sư. Đời Tây Hán 

coi  Thừa  Tướng  (sau  đổi  thành  Đại  Tư  Đồ),  Thái  Úy  (sau  đổi  thành  Đại  Tư  Mã),  Ngự  Sử 

Đại Phu (sau đổi thành Đại Tư Không) là Tam Công. Đời Đông Hán, lấy Thái Úy, Tư Đồ, 

Tư Không làm Tam Công. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 8 of 327

Hai lượt thư gởi đến tôi đều nhận được đầy đủ. Lệnh tổ đáng gọi là 

người đọc sách thật sự, chẳng phụ sở học. Người đời nay đọc sách thánh 

hiền  nhưng  làm  chuyện  cầm  thú  nhiều  khôn  xiết!  Đấy  đáng  gọi  là  thái 

độ  của  kép  hát,  đáng  xót,  đáng  than!  Tờ  truyền  đơn  [khuyên  mến]  tiếc 

[kính  trọng  sách  vở  hay  giấy  viết]  chữ  nên  đưa  tặng  những  người  có 

nhiệt tâm thông hiểu văn lý để họ sẽ thúc đẩy, khuyên chỉ [người khác]. 

Văn  Sao,  [Thọ  Khang]  Bảo  Giám  nay  đã  gởi  đến  rồi.  Đêm  Hai  Mươi 

Bốn tháng Chạp năm ngoái, công ty ấn loát bị chập điện, đồ đạc, phòng 

ốc  thuộc  căn  nhà  chánh  ở  phía  trước  đều  cháy  sạch  trơn,  sổ  sách  đều 

chưa thể đem ra được, may là không có ai bị thương. Quang bị tổn thất 

đến hơn hai ngàn đồng do họ ôm lòng gian dối, chỉ in năm ngàn cuốn  (ấn 

 định một vạn)  Văn Sao, hai ngàn cuốn Bảo Giám  (ấn định ba ngàn), nhưng 

họ  nói  đã  in  hết  cho  Quang  rồi,  đã  giao  được  một  nửa.  Giá  thành  lớn 

quá, phải trả thêm tiền, đợi cho tiền vào tay họ rồi mới gởi hóa đơn tới, 

họ chỉ giao ra ba ngàn mấy cuốn Văn  Sao, một vạn ba ngàn mấy cuốn 

Bảo Giám12. Tiền đã xài hơn một ngàn mấy, họ nói mùa Xuân năm sau 

sẽ in. Nào ngờ thiên địa quỷ thần chẳng dung, hôm trước họ gởi hóa đơn 

tới, hôm sau liền bị hỏa tai. 

Chuyện  này  phó  mặc  cho  lương  tâm  của  họ.  Sách  của  Quang  có 

cuốn để ở chỗ đóng bìa, có cuốn được cất trong căn nhà nhỏ ở phía sau, 

đều  không  bị  cháy,  nhưng  bọn  họ  ôm  lòng  gian  trá,  há  không  thể  nào 

chẳng mượn cớ bị tai nạn để lươn lẹo, chỉ đành mặc cho họ làm sao thì 

làm! Trong tháng nhuận, tôi sẽ qua Thượng Hải tiếp tục in. Phàm những 

ai đã bỏ tiền in sẽ chiếu theo số tiền mà giao đủ, chẳng thiếu một đồng 

nào.  Chuyện  kết  duyên  chỉ  đành  giảm  bớt  khả  năng  mà  thôi!  Xin  hãy 

khuyên mẹ và vợ ông phải sốt sắng niệm Phật cầu sanh Tây Phương ngõ 

hầu “thoát được thế giới khổ sở này, trở thành con người tự tại”. 

205. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ sáu) 

Thư  ngày  Hai  Mươi  Mốt  đã  nhận  được  rồi.  Trong  tờ  truyền  đơn 

[khuyên mến] tiếc [kính trọng sách vở, giấy viết] chữ, [đối với câu văn] 

trước câu “Hiếu - đễ - trung - tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ, nếu chẳng ra sức 

 tận  tụy  thực  hiện  tức  là  đã  quên  mất  tám  chữ”;  há  nên  đem  sửa  chữ 

12 Có lẽ ở đây người sao chép viết nhầm, vì phần trên Tổ nói chỉ ước định in ba ngàn cuốn 

Bảo Giám. Chẳng lẽ ấn quán lại in đến một vạn ba ngàn cuốn Bảo Giám! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 9 of 327

“Tự”13 (字: chữ) thành “tiểu tử” thì lời lẽ ấy đã trở thành giọng điệu đầu 

đường  xó  chợ  chửi  người  khác  rồi,  mà  tám  chữ  tiếp  theo  (tức  tám  chữ 

“hiếu - đễ - trung - tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ”) cũng đã chẳng phù hợp, 

nối  tiếp  [ý  câu  trên]  được  nữa!  Phàm  văn  tự  trong  Phật  pháp  có  liên 

quan đến thế đạo và đại thể, quyết chớ nên tùy ý [sửa đổi] mà cũng chớ 

nên hoàn toàn đăng y chang theo bản thảo gởi đến. Ngay như [bài tường 

thuật buổi] khai thị [của Ấn Quang] ở Nam Viên, toàn là những [lời lẽ] 

không hiểu sự việc của am chủ Vô Úy, thật giống như báng Tăng vậy; 

thế mà quý báo, Tịnh Nghiệp Nguyệt San và tờ Lâm San của Thiên Tân 

Cư Sĩ Lâm đều cứ đăng y nguyên như vậy, đáng than quá sức! 

Tác  giả  bài  viết  ấy  nói  Quang  lễ  Phật  xong  bèn  hướng  về  hai  phía 

Đông  -Tây  hòa-nam.  “Hòa-nam”  (Vandanam)  chính  là  dập  đầu  [đảnh 

lễ]. Há có vị pháp sư nào sắp nói khai thị mà trước hết lại hướng về kẻ 

nam người nữ ở phía Đông, phía Tây rập đầu lễ bái ư? Do Quang lễ Phật 

xong bèn hướng về phía Đông, phía Tây chắp tay [tỏ vẻ chào hỏi], người 

ấy liền nói là Quang hòa-nam! Thêm nữa, lúc lên tòa ngồi rồi, do [người 

nghe] ở phía dưới đang lễ bái, còn chưa ngồi xếp bằng, Quang liền khom 

mình chắp tay tỏ vẻ cung kính, tác giả bài viết ấy bèn nói là Quang đứng 

cạnh tòa rạp mình lạy trả! Nói như vậy tuy không quá đáng, nhưng cũng 

rất  mất  thể  thống.  Lại  còn  nói  Quang  đeo  kính  lão,  chuyện  này  không 

ghi  cũng  đâu  có  ảnh  hưởng  gì?  Nếu  không  có  chuyện  gì  [cần  thiết], 

Quang một mực chẳng đeo kính lão. Lần này do giảng đoạn thứ nhất và 

đoạn  thứ  ba  trong  Mộng  Đông  Ngữ  Lục  cho  đại  chúng  nên  không  thể 

chẳng đeo kính lão vì mắt quáng chẳng đọc được chữ. 

Vị am chủ Vô Úy này  (e rằng người này là Tạ Ngâm Tuyết, vốn là nữ nhân 

 mới xuất gia, ngày hôm ấy bà ta cũng đến dự pháp hội)  quá chuộng thể diện, chỉ 

sợ người khác chẳng biết bà ta viết bài văn ấy, chứ chẳng biết bài văn ấy 

có  khuyết  điểm  sai  lầm!  Giống  như  bài  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Truyện  do 

Mã Khế Tây soạn, đúng là bịa chuyện mù quáng, đem phàm lạm thánh. 

Báo Hải Triều Âm vừa đăng tải, ông Phan Đối Phù bèn cho in một ngàn 

bản chữ son. Tờ báo của Phật Quang Xã ở An Huy cũng tính đăng tải, 

do  họ  đem  bản  cảo  gởi  tới  cho  Quang,  mới  chấm  dứt  được  chuyện  ấy, 

nhưng tờ Phật Giáo Tuần San của Thiểm Tây cũng đã đăng rồi! Những 

13 Tờ truyền đơn này được đăng tải trong Ấn Quang Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ. Đoạn văn 

ấy như sau:  “Hơn nữa, không chỉ chẳng nên khinh nhờn, làm dơ, vứt bỏ chữ hữu hình mà 

 đối với chữ vô hình lại càng chẳng nên khinh nhờn, làm bẩn, vứt bỏ! “Hiếu, đễ, trung, tín, 

 lễ, nghĩa, liêm, sỉ” nếu chẳng tận lực thực hiện, tức là đã quên mất tám chữ vậy. Đã quên 

 tám chữ ấy thì sống là loài cầm thú đội mũ mặc áo, chết đọa trong tam đồ ác đạo, chẳng 

 đáng buồn ư?” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 10 of 327

loại văn chương vừa chẳng ăn nhập gì, lại vừa phá hoại đại thể ấy, đăng 

tải có ích gì đâu? Hãy nên xem hai lá thư gởi cho Phan Đối Phù và Mã 

Khế Tây trong Văn Sao quyển một sẽ tự biết. Không phải là Quang quá 

phiền phức, chỉ là mong sao chẳng bị người khác chê cười mà thôi! 

206. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ bảy) 

Nhận được thư và hương châu, cảm ơn. Loại châu này để lâu sẽ nứt 

vỡ. Năm Quang Tự 30 (1904), Quang đã từng mua rồi, chưa được hơn 

một  tháng  đã  nứt.  Thương  nhân  chỉ  cầu  lợi,  há  nên  để  bị  họ  lừa  gạt! 

Năm ngoái ông đã gởi [hương châu cho tôi] rồi và những chuỗi ông nhờ 

gởi cho người khác tôi cũng đã chuyển giao rồi, lại còn nói chuỗi để lâu 

sẽ  bị  nứt  vỡ  để  người  ta  khỏi  bực  mình.  Người  cháu  dâu  là  Thuần  Cô 

đáng  gọi  bậc  trượng  phu  trong  nữ  giới.  Nếu  có  thể  tận  hết  lòng  hiếu, 

uyển  chuyển  khuyên  ông  nội,  bố  mẹ  chồng  khiến  cho  họ  tín  nguyện 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  sẽ  đáng  gọi  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức 

Phật.  Nay  tôi  đặt  pháp  danh  cho  cô  ta  là  Huệ  Thuần.  Nếu  có  thể  làm 

được như tôi đã nói  (đã viết tường tận trong Văn Sao) thì sẽ là khách quý cõi 

Cực Lạc, là đạo sư trong cõi Sa Bà, nhưng do tôi đang ở chỗ tạm ngụ, 

bận bịu, chẳng thể nói tường tận được. Hãy bảo cô ta đọc kỹ Văn Sao thì 

sẽ chẳng khác gì tôi đã nói chi tiết với cô ta. Hãy noi theo pháp tắc của 

hai bà phi thuở Đường Ngu, ba bà Thái đời Châu và bà mạng phụ Thái 

Cô  (chữ 大家  phải đọc là Thái Cô 太姑 ), xin hãy đưa thư này cho cô ta đọc. 

207. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ tám) 

Đã nhận được hai lá thư, nhưng do bận việc bên ngoài chẳng được 

rảnh  rỗi,  nên  chưa  trả  lời.  Sách  Từ  Bi  Kính  đã  gởi  đến  Phổ  Đà,  chưa 

từng  chuyển  đi,  đừng  lo.  Nay  lại  nhận  được  thư  của  hãng  Càn  Mậu  ở 

Ninh Ba cho biết ông đã gởi món tiền mười sáu đồng. Từ nay về sau, hễ 

gởi tiền nên gởi thẳng cho hòa thượng Chân Đạt ở chùa Thái Bình, bến 

Trần  Gia,  Thượng  Hải,  thì  không  phải  qua  thủ  tục  chuyển  đi  nữa,  sao 

không  làm  theo  cách  đã  nói  trước  đây?  Nay  tôi  gởi  cho  ông  mười  gói 

Văn Sao. Sách Thọ Khang Bảo Giám ở Thượng Hải không có nhiều, đợi 

khi nào sách ở Hàng Châu in xong sẽ lại gởi. Lệnh chánh, lệnh lang14 đã 

có thiện căn từ đời trước, hãy nên làm cho họ phát tâm dài lâu, ngõ hầu 

14 Lệnh chánh: Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng vợ cả (chánh thất) của người khác. 

Lệnh lang: Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng con trai người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 11 of 327

đích thân được hưởng lợi ích thật sự. Thế đạo hiện thời nguy hiểm đến 

cùng cực, nếu chẳng niệm Phật và niệm Quán Âm sẽ không nương tựa 

vào đâu được! 

208. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ chín) 

Do  sách  Quán  Âm  Tụng  ấn  loát  chậm  trễ,  tôi  đã  sang  đất  Thân 

(Thượng  Hải)  vào  mồng  Một  tháng  Tám  để  đốc  thúc  ấn  hành.  Quang 

chẳng mong muốn hết thảy điều gì, chỉ mong các vị nhất tâm niệm Phật, 

đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện mà thôi! Hôm Hai Mươi 

Ba trở về núi, do nhọc nhằn bên ngoài, mắt hơi bị bốc hỏa, nhưng vì mọi 

việc  dồn  lại,  mỗi  ngày  vẫn  gắng  gượng  trả  lời  dăm  ba  bức  thư.  Muốn 

cho  mắt  mau  lành  bèn  bôi  thuốc  ba  bốn  lượt,  gần  như  suốt  hai  mươi 

ngày chẳng thể xem văn tự được! Bản sắp chữ thử của bộ Văn Sao dồn 

lại hơn một trăm trang [phải giảo duyệt], đủ mọi thứ bận bịu, hằng ngày 

không được rảnh rỗi, tuy đã nhận được thư ông nhưng không trả lời. Mẹ 

và chị dâu ông  (đối với mẹ ông lại càng nên uyển chuyển khuyên cụ sanh lòng tin, 

 phát  nguyện  thì  cách  thể  hiện  lòng  hiếu  trong  thế  gian  chẳng  thể  nào  sánh  bằng 

 được)  đã  đều  phát  lòng  tin;  hãy  nên  thường  dựa  theo  những  gì  Văn  Sao 

đã  nói  để  kể  với  họ.  Lần  này  tôi  không  rảnh  rỗi  để  khai  thị.  Văn  Sao 

chính là một bộ khai thị lớn đấy! 

Quán Âm Tụng in sáu vạn bộ trong năm nay, phàm [sách của] những 

người bỏ tiền ra in và [sách] cần cho chính mình, đều giao sạch hết rồi. 

Lại  có  một  người  bảo  Quang  muốn  kết  duyên  một  vạn  sáu  bảy  ngàn 

bộ,  năm  sau  sẽ  in  ra  để  kết  duyên  từ  từ.  Văn  Sao  năm  sau  mới  có  thể 

in được. Lại còn in sách Bất Khả Lục cùng một lúc. Quán Âm Tụng đã 

cho  khắc  ván,  ước  chừng  mùa  Thu  năm  sau  sẽ  xong.  Phí  tổn  khoảng 

năm trăm đồng do chỉ riêng một cư sĩ phát tâm để đáp ứng [nhu cầu của 

những ai] thỉnh sách lặt vặt về đọc sau này. 

Thế đạo hiện thời đúng là thế đạo hoạn nạn, mọi người đều ở trong 

cảnh  hoạn  nạn,  may  mắn  được  nghe  Phật  pháp  hãy  nên  sốt  sắng  niệm 

Phật, ngõ hầu cậy vào Phật từ lực để hễ sống nếu gặp nguy sẽ thành an, 

nếu  chết  sẽ  vượt  thẳng  khỏi  biển  khổ,  về  ngay  Liên  Trì.  Sự  tích  [được 

ông kể] trong lá thư trước, tôi cũng không rảnh rỗi để bàn  cặn kẽ. Nay 

viết  thẳng  pháp  danh  đã  đặt  vào  đơn  xin  quy  y,  đem  gởi  lại.  Hãy  dạy 

họ ai nấy đều nỗ lực giác ngộ, phản tỉnh. Bảo Cô càng phải nên nỗ lực, 

vì  chúng  sanh  đang  mê  thì  phải  thường  giác  chiếu,  ngõ  hầu  chẳng  đến 

nỗi bị trần tình (những tình niệm trong cõi trần) phá hoại tiết tháo trong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 12 of 327

sạch. Ngày nào còn chưa chết, ngày ấy chớ nên buông lung, thì mới có 

thể nhận lãnh trọn vẹn, trở về trọn vẹn. Vì thế, khi lâm chung Tăng Tử 

bảo các đệ tử:   “Kinh Thi viết: Dè dặt kinh sợ như vào vực sâu, đi trên 

 băng  mỏng,  từ  nay  trở  đi,  ta  biết  thoát  khỏi”.   Hết  thảy  mọi  người  đều 

nên như thế, mà quả phụ, trinh nữ càng phải nên gắng sức ngõ hầu trở 

thành bậc thầy gương mẫu cho nữ giới, giữ vững khuê khổn (chốn khuê 

các) vậy! 

209. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười) 

Sách  Tân  Sanh  Cơ  Hiệt  Yếu  (Trích  yếu  cơ  hội  sống  mới)  cũng  có 

thể dùng để dứt trừ giết chóc dần dần, nhưng há nên sao lục những lời 

phê bình nếp sống cũ vào đấy? Tác giả chỉ thấy cái xấu của lối sống cũ, 

[chẳng thấy] nam nữ theo lối mới tự do luyến ái, đả đảo luân thường, đả 

đảo liêm sỉ, con giết cha vẫn được khen thưởng! Trường học Mỹ Thuật 

bảo  mấy  đứa  con  gái  trần  truồng,  mấy  chục  thằng  học  trò  xúm  quanh, 

tùy  theo  nhìn  từ  góc  độ  nào  mà  vẽ  vời,  coi  như  một  môn  học.  Những 

phụ  nữ  vô  liêm  sỉ  ấy  còn  được  coi  như  giáo  viên,  mỗi  tháng  được  trả 

lương bao nhiêu đó. Mới mẻ kiểu đó há có ích gì cho thế đạo nhân tâm? 

Muốn vãn hồi thế đạo nhân tâm há nên đăng tải những thứ ngôn luận ấy, 

cũng chẳng đoái hoài đến tông chỉ của mình. Sau này, phàm những lời lẽ 

ma  mị,  mù  quáng,  nhiễu  loạn  chớ  nên  đăng  tải,  để  khỏi  bị  người  sáng 

mắt chê cười. 

[Tác giả bài viết] Tịnh Nghiệp Xã Ký chẳng hiểu sự vụ, nói bừa đạo 

lý, [người ta] chắp tay mà bảo là “hòa-nam”, ngồi xuống chưa xếp bằng 

liền bảo đứng trước tòa. Quang chán nhất là văn tự ghi chép của người 

khác,  bởi  kẻ  ghi  chép  quá  nửa  chẳng  đúng  pháp.  Thư  hôm  trước  chưa 

gởi  tới,  cũng  chẳng  cần  phải  gởi  nữa.  Quang  bận  rộn  quá  sức,  không 

rảnh rỗi để xem. Ông yêu cầu gởi năm gói Văn Sao và ba gói Thọ Khang 

Bảo Giám, đóng sách cẩn thận xong liền gởi đi ngay. 

210. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười một) 

Mồng Năm tháng nhuận Quang xuống núi, mồng Bảy tới đất Thân. 

Khoản  tiền  mua  cá  ở  Tây  Hồ  như  đã  nói  thì  lúc  này  không  cần  chi  ra 

nữa. Lúc này, khoản tiền cần gấp nhất là tiền [mua thức ăn để] nuôi chó, 

do  chánh  quyền  thành  phố  Hàng  Châu  sai  người  đi  bắt  chó  hoang  trên 

đường  phố  rồi  giết  bằng  cách  quăng  xuống  sông  Tiền  Đường.  Đã  dìm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 13 of 327

chết một trăm mấy chục con rồi! Hội Phật Giáo xin họ giao cho hội Phật 

Giáo, nay đã gần đến hai ngàn con. Mỗi ngày tiền thức ăn cho một con 

chó  ăn  là  một  xu  năm  chinh15,  hai  ngàn  con  thì  mỗi  ngày  cần  đến  ba 

chục  đồng;  lại  còn  phải  cử  người  trông  nom,  [những  con  chết  rồi]  còn 

phải tốn tiền hỏa thiêu v.v… Quang cũng quyên tặng một trăm đồng, lại 

kêu gọi bạn bè quyên tặng được bốn năm trăm đồng. Quý hội muốn giúp 

đỡ khoản này, hãy nên gởi về Công Đức Lâm ở cầu Long Tường, Chợ 

Mới, Hàng Châu, giao cho cư sĩ Chung Khang Hầu. Ông ta nhận được 

tiền sẽ gởi biên lai thông báo. 

Hiện  thời  gió  mây  biến  huyễn,  sáng  -  tối  khác  nhau,  không  có 

chuyện  gì  cần  thiết  đừng  đến.  Nếu  có  chuyện  gì  cần  đến,  xin  hãy  sang 

chùa Thái Bình ở bến Trần Gia, Thượng Hải hỏi thăm; nếu Quang chưa 

về núi sẽ có thể gặp mặt ở đất Thân. Năm ngoái, công ty ấn loát Chiết 

Giang  bị  cháy,  nay  đã  giao  cho  Đại  Trung  Thư  Cục  ở  Thượng  Hải  in 

năm ngàn bộ Văn Sao  (mỗi bộ bảy cắc), sáu ngàn bộ An Sĩ Toàn Thư  (mỗi 

 bộ  năm  cắc  chín  xu),  [xưởng  in]  Hàng  Châu  bồi  thường  chi  phí  một  ngàn 

sáu trăm đồng, [tôi đem khoản tiền ấy] in hai vạn cuốn Thọ Khang Bảo 

Giám.  [Xưởng  in  thuộc]  nhà  giam  Tào  Hà  Kính  in  Di  Đà  Kinh  Bạch 

Thoại Giải hai vạn cuốn  (mỗi cuốn một cắc năm xu), hai vạn cuốn Gia Ngôn 

Lục  (mỗi cuốn một cắc bảy xu năm chinh), in một vạn cuốn Cảm Ứng Thiên 

Trực Giảng  (mới cho sắp chữ, ước chừng năm chục trang). Nếu các sách này 

xong  xuôi,  năm  sau  Quang  sẽ  ẩn  lánh  ở  nơi  không  có  đường  bưu  điện 

để chuyên tu Tịnh nghiệp, ngõ hầu khỏi đến nỗi lúc lâm chung chân tay 

cuống quýt, gây nhục cho pháp môn! 

211. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười hai) 

Món  tiền  quyên  tặng  bốn  trăm  đồng  gởi  đến  chùa  Thái  Bình  hôm 

trước, ngày hôm sau tôi giao cho cư sĩ Ngụy Mai Tôn làm chi phí cứu 

trợ đất Lỗ (Sơn Đông). Ngày hôm sau nữa, ông Mai Tôn liền đưa biên 

nhận đến. Do ông nói là đến cuối tháng mới trở về; lúc về còn muốn ghé 

qua nên tôi giữ [biên nhận ở đây] để chờ ông. Đến nay ông chưa tới nên 

tôi nghĩ ông đã về rồi. Vì thế, đem [biên nhận] gởi đi để trong hội khỏi 

có chuyện hiềm nghi. Ước chừng đến Rằm Quang sẽ về núi, tháng Bảy 

15 Nguyên văn  “nhất phân ngũ ly”.  Thời ấy, một Nguyên (đồng) là mười Giác, mỗi Giác là 

mười Phân, mỗi Phân là mười Ly. Ta có những chữ tương ứng như Cắc (hào) và Xu để dịch 

Giác và Phân, nhưng không có chữ để dịch chữ Ly. Chúng tôi tạm mượn chữ Chinh là một 

đơn vị tiền cổ (tức đồng Bảo Đại) chỉ thông dụng trong một thời gian ngắn. Một Xu trị giá 

chừng ba hoặc năm Chinh. Do vậy, dùng chữ Chinh để dịch chữ Ly cũng rất gượng ép! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 14 of 327

lại  sang  đất  Hỗ  (Thượng  Hải)  để  lo  chuyện  thỉnh  sách,  in  sách.  Di  Đà 

Kinh Bạch Thoại, Gia Ngôn Lục lần này chẳng còn được mấy, đợi đến 

đợt in lần sau sẽ gởi cho ông. Lần này nếu Văn Sao còn dư sẽ gởi cho 

ông mấy gói. Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú, Gia Ngôn Lục gởi nhiều lắm 

là một gói. 

212. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười ba) 

Nhận  được  thư  vào  ngày  Rằm  tháng  Năm,  biết  ông  do  qua  lại  mệt 

nhọc, hư hỏa bốc lên, chắc là bệnh mắt đã lành từ lâu rồi. Nếu vẫn còn 

chưa  lành,  hãy  nên  chí  tâm  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm,  ắt  sẽ  có  công 

hiệu  ngay.  Biên  nhận  khoản  tiền  quyên  tặng  bốn  trăm  đồng  tôi  đã  gởi 

qua bưu điện hôm mồng Bảy tháng Năm, chắc đã nhận được rồi. Thoạt 

đầu  vì  ông  nói  sẽ  trở  lại  nên  tôi  đợi.  Đến  hôm  mồng  Bảy,  biết  đã  [đến 

lúc  Quang]  phải  về  rồi,  nên  [đem  biên  nhận]  gởi  qua  bưu  điện.  Những 

người nắm quyền hiện thời giống hệt như đổ từ một khuôn, đối với việc 

uốn nắn nhân tâm, uốn nắn phong tục v.v… đều bỏ mặc không hỏi tới, 

phàm những biện pháp chuẩn bị sẵn để đuổi Tăng, đoạt tài sản đều coi 

như nhiệm vụ quan trọng, không chi lớn bằng, phải thiết thực tiến hành. 

Đang  trong  lúc  chớ  nên  thõng  tay  thờ  ơ  đứng  nhìn  này,  pháp  sư  Viên 

Anh  vẫn  còn  đang  ở  Tuyền  Châu  chắc  đang  tính  toán  cứu  vãn,  có  lẽ 

chẳng đến nỗi khốc liệt quá đáng! 

213. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười bốn) 

Thư tôi viết hôm mồng Năm tháng Sáu chắc ông đã nhận được rồi. 

Nay  nhận  được  thư  ông  đề  ngày  Hai  Mươi  Mốt  tháng  Năm,  cho  biết 

bệnh mắt vẫn chưa lành, nhưng khí trời nóng bức không chỗ nào tránh 

né được, lại còn bị dịch thời khí16. Đấy là do ác nghiệp đồng phận của 

chúng sanh chiêu cảm, xin hãy bảo khắp người làng cùng kiêng sát sanh, 

niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm,  để  mong  tật  dịch  tiêu  diệt.  Nếu  có  thể 

khẩn thiết chí thành, chắc chắn có hiệu nghiệm lớn lao. Ngay như bệnh 

mắt của ông cũng sẽ do tuyên nói rộng rãi lời này mà được lành bệnh. 

Biển  khổ  rộng  mênh  mông,  Quán  Âm  là  bậc  cứu  độ.  Nếu  ai  nấy  chí 

thành  trì  tụng  mà  bị  chết  vì  tật  dịch  thì  trời  đất  cũng  sẽ  đổi  ngôi,  mặt 

trời,  mặt  trăng  cũng  sẽ  xoay  ngược!  Nếu  hời  hợt,  hờ  hững  niệm  thầm 

một hai câu mà muốn được hiệu quả khởi tử hồi sanh ngay, tuy Bồ Tát 

16 Dịch thời khí là những bệnh dịch thường xảy ra ồ ạt vào mùa Hè như dịch tả, dịch hạch… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 15 of 327

đại từ [cũng chẳng làm sao được]! Chẳng phải là Ngài không chịu cứu 

tế,  nhưng  vì  tâm  kẻ  ấy  chẳng  chân  thật,  thiết  tha,  quyết  khó  thể  cảm 

thông  được!  Mong  hãy  nói  cặn  kẽ  [những  điều  này]  với  người  làng  thì 

may mắn lắm thay! 

214. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười lăm) 

[Qua thư ông], biết ông đã nhận được biên lai lần trước rồi, nay lại 

nhận  được  đầy  đủ  cả  nguyệt  san  lẫn  báo  cáo  phóng  sanh.  Thánh  hiệu 

Quán Âm chính là chỗ nương tựa lớn lao cho hiện thời, hãy nên khuyên 

hết  thảy  mọi  người  cùng  niệm.  Nếu  là  người  tu  Tịnh  nghiệp,  hãy  nên 

chuyên  niệm  [thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm]  ngoài  những  lúc  niệm  Phật. 

Đối với kẻ chưa phát tâm hãy dạy họ chuyên niệm vì họ dốc chí mong 

được Đại Sĩ che chở, gia bị ngõ hầu tiêu diệt tai họa. Đợi cho đến khi họ 

đã sanh được lòng tin, lại dạy họ lấy niệm Phật làm chuyện chánh, niệm 

Quán Âm để phụ trợ; nhưng niệm Quán Âm để cầu sanh Tây Phương thì 

cũng được như nguyện. 

215. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười sáu) 

Năm ngoái đã hai lần nhận được thư của ông, nhưng vì bận bịu chưa 

trả lời được. Hạ tuần tháng Hai năm nay, tôi sẽ sang Thượng Hải lo toan 

việc  in  sách,  tháng  Sáu  vẫn  trở  về  núi.  Tháng  Bảy  xuống  núi  sẽ  chẳng 

quay  về  nữa.  Tháng  Tám,  tháng  Chín,  in  sách  xong  xuôi,  sẽ  giấu  kín 

tung tích, ẩn lánh ở nơi không một ai biết đến để mong sống hết những 

năm còn sót lại này ngõ hầu chuyên tu Tịnh nghiệp. Nếu không, cứ suốt 

ngày  bận  bịu  vì  người  khác,  ắt  sẽ  hỏng  đại  sự  vãng  sanh  Tây  Phương 

của chính mình. Gần đây, tinh thần ngày một giảm, chuyện thù tiếp ngày 

càng nhiều. Nếu chẳng lánh đi, sau này sẽ càng khó thể chống chọi được 

nữa! Người trong Phật pháp đều cùng mơ màng, chẳng xét đến đại thể, 

chỉ mong thuận tiện cho chính mình, đến nỗi pháp đạo ngày một suy, kẻ 

lấn hiếp bên ngoài ngày một đông. May là có những vị cư sĩ hộ vệ, nên 

còn chưa bị diệt ngay. Nếu không, danh xưng Phật pháp đã sớm chẳng 

còn được nghe trong cõi đời hiện tại rồi! Gần đây, lòng người bại hoại, 

bại  hoại  đến  tột  cùng,  nhưng  người  có  tu  trì  được  cảm  ứng  khá  nhiều, 

nên vẫn còn duy trì được phần nào. Nếu không, Phật pháp sẽ bị mất tích 

từ nay, buồn thay! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 16 of 327

216. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười bảy) 

Thư nhận được đầy đủ. Phong trào hủy Phật chỗ nào cũng có. Nếu 

không có người chống đỡ, Phật pháp sẽ bị đoạn diệt. Với mười đồng ông 

đã gởi, tôi sẽ gởi mười bộ Khuê Phạm, mỗi bộ [cộng chung] tiền giấy và 

tiền công in là tám cắc tám xu. Kèm thêm trong gói sách là hai cuốn Âm 

Chất Văn Đồ Chứng và hai gói Quán Âm Tụng để kết duyên. Trường nữ 

sinh Nam Hoa nếu có được sách này để làm khuôn mẫu tốt đẹp thì tất cả 

nữ  sinh  sẽ  đều  có  thể  trở  thành  những  tấm  gương  đẹp  đẽ  trong  chốn 

khuê các, tạo điển hình cho nữ giới. Năm ngoái đã in ba ngàn bộ, năm 

nay vốn muốn in nhiều hơn, nhưng do thời cuộc không yên, chỉ in được 

hai ngàn năm trăm cuốn. 

Trong  tháng  Chín,  Quang  nhất  định  ẩn  kín  tung  tích,  tất  cả  những 

sách có Chỉ Bản đều giao cho Cư Sĩ Lâm trông coi. Hễ có ai phát tâm 

đứng ra in với số lượng lớn thì chẳng ngại gì trao đổi với họ. Khuê Phạm 

được  in  bằng  lối  Thạch  Bản,  chẳng  tiện  ấn  loát.  Nếu  có  ai  in  với  số 

lượng lớn như hai ba ngàn cuốn thì phải hỏi Cư Sĩ Lâm xem họ có đảm 

nhiệm được hay không? Thơ ông Uông và thơ của ông đều hay, nhưng 

Quang  trọn  chẳng  hiểu  thơ,  lại  còn  bận  bịu  cùng  cực,  nay  đem  gởi  trả 

lại kèm theo thư. Không có chuyện gì quan trọng, đừng nên gởi thư đến. 

Nếu đến tháng Chín thì muôn phần đừng gởi thư tới nữa để khỏi bị hỏng 

việc. 

217. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười tám) 

Ông  nói  lúc  Quang  sắp  ẩn  dật  hãy  ban  cho  ông  một  lá  thư  để  làm 

khuôn phép, vậy thì một bộ Văn Sao đều là lời lẽ thừa thãi ư? Ông Trình 

nói:  “Tuân sở văn, hành sở tri, hà tất cập môn cầu ngô tai?”  (Tuân theo 

những điều đã nghe, hành theo những điều đã biết, cần gì phải đến trước 

cửa cầu ta nữa?) Nay tôi chỉ nói  “đôn luân tận phận, nhàn tà tồn thành, 

 chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành,  chân  vị  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề 

 tâm, dĩ thâm tín nguyện, trì danh hiệu Phật”  (giữ vẹn luân thường, trọn 

hết  bổn  phận;  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành;  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng 

giữ các điều lành, thật vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín nguyện sâu, 

trì danh hiệu Phật). Nếu có thể y theo tám câu ấy mà hành thì làm bậc 

hiền thánh, liễu sanh thoát tử đều có dư! 

Điều  quan  trọng  mầu  nhiệm  trong  Phật  pháp  chỉ  là  ở  lòng  Thành! 

Ông  giữ  được  lòng  Thành  từ  đầu  đến  cuối  thì  không  có  gì  để  nói  nữa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 17 of 327

Hãy  nên  vứt  ra  ngoài  Đông  Dương  đại  hải  [những  thói]  bàn  luận  điều 

huyền  lẽ  diệu,  khua  môi  múa  mép,  cầu  thần  thông,  thì  mới  có  thể  đích 

thân đạt được lợi ích thật sự, huống hồ những kẻ vẫn coi luyện đan vận 

khí là đạo ư? Ba bà thủ tiết ấy đều có thể ăn chay, niệm Phật, hãy nên 

dạy  họ  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương,  đừng  nên  cầu  phước  báo  trời 

người, ngõ hầu chẳng phụ mấy chục năm giữ tiết tháo băng khiết. Trần 

Đức  Phương  pháp  danh  là  Trí  Đức,  Trương  Phổ  Đường  pháp  danh  là 

Trí Phổ, Châu Duyệt Thiền pháp danh là Trí Thiền. Bọn họ đã đều sống 

trong chùa miếu, hãy nên chí thành cung kính, lễ bái, trì tụng, đừng xen 

tạp  luyện  đan,  vận  khí,  hoặc  nhập  thần  phụ  quỷ  (lên  đồng,  hầu  bóng) 

v.v…  để  chèo  kéo  kẻ  vô  tri  cung  kính,  cúng  dường.  Nếu  được  như  thế 

sẽ đúng là đệ tử Phật thật sự, quyết định sẽ có thể thoát khỏi cõi Sa Bà 

này, sanh sang cõi Cực Lạc kia ngay trong đời này. Tôi sợ bọn họ không 

thông  hiểu  văn  lý  cho  lắm,  xin  ông  hãy  phương  tiện  diễn  nói  với  họ, 

khiến  cho  họ  hiểu  Phật  pháp  vốn  tự  sẵn  có  đạo  lý  chân  thật.  Trí  Giác 

hành trì đáng gọi là khó có. Đấy gọi là  “bầu bạn trong pháp môn, bạn bè 

 xuất thế, tại gia học đạo”.  Những người này có thể thay đổi phong tục, 

may mắn chi hơn? 

218. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ mười chín) 

Đã nhận được mười sáu đồng rồi, đừng lo, sẽ dùng làm chi phí gởi 

sách.  Đã  nhận  được  Khai  Sĩ  Truyện  rồi.  Hiện  thời  đang  trong  tình  thế 

hoạn  nạn,  trừ  Đại  Sĩ  ra,  còn  biết  nương  tựa  vào  đâu?  Nếu  có  thể  chí 

thành khẩn thiết, quyết định được Ngài ngầm gia bị. Do vậy biết tâm Bồ 

Tát  và  tâm  chúng  sanh  về  bản  thể  giống  hệt  nhau  không  khác.  Chỉ  vì 

chúng  sanh  mê  trái  nên  đến  nỗi  cách  ngăn;  nếu  vì  gặp  lúc  hoạn  nạn, 

chuyên tâm ức niệm, sẽ tự có thể lập tức thấy cảm ứng. Ví như kẻ đội 

chậu úp thường chẳng thấy được mặt trời. Nếu bỏ [cái chậu] che úp ấy 

đi, cố nhiên mặt trời ở ngay trên đỉnh đầu. Xin hãy nói với hết thảy mọi 

người về sự linh cảm của Bồ Tát để ai nấy thường niệm. So với những 

kẻ bàn huyền luận diệu có ích hơn rất nhiều! 

219. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ hai mươi) 

Quang  vốn  tính  đến  cuối  tháng  Chín  sẽ  ẩn  mình,  nhưng  vì  nhân 

duyên ấn hành bộ Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ mà chần chừ. [Các đệ tử 

ở]  Hương  Cảng  đã  sớm  gởi  thư,  đánh  điện  thôi  thúc,  tháng  Giêng  năm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 18 of 327

sau sẽ đi. Chuyện sang sống nhờ ở Hạ Môn thôi đừng bàn tới nữa! Mấy 

bữa nữa sẽ gởi cho ông mấy gói Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ. Sách này 

có thể dùng làm căn cứ để vãn hồi thế đạo nhân tâm. Lần này tôi bảo họ 

làm thành hai bộ Chỉ Bản để mỗi bản sẽ in được hai vạn bộ. 

220. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ hai mươi mốt) 

Lệnh từ17 và Trí Giác khốn khổ bởi Tỳ Ngược18 đã lâu, may đã lành 

bệnh. Nay tôi gởi cho một toa thuốc thần diệu chữa bệnh sốt rét, xin hãy 

ấn tống để mọi người cùng hàng đều được thoát khỏi nỗi khổ này. 

* Toa thuốc thần diệu trị bệnh sốt rét 

Ô mai  (hai quả), hồng táo  (hai quả), hồ đậu  (một tuổi là một hạt, như người 

 một tuổi liền viết một hạt, mười tuổi liền viết mười hạt, chiếu theo đây mà suy) 

Dùng  một  tờ  giấy  trắng  viết  ba  thứ  này.  [Số  lượng]  ô  mai  và  hồng 

táo  đều  cố  định,  chỉ  có  hồ  đậu  là  dựa  theo  số  tuổi  [của  bệnh  nhân]  mà 

viết. Viết xong, gấp lại, xếp thành lớp; trước khi lên cơn một tiếng đồng 

hồ,  buộc  chặt  vào  cổ  tay   (tức  khoảng  giữa  phần  trên  bàn  tay,  phía  dưới  khủy 

 tay), bệnh sẽ không phát ra nữa. Cũng chẳng cần phải mua ba thứ ấy, chỉ 

cần viết những chữ ấy là được rồi. Toa thuốc này linh nghiệm chẳng thể 

nghĩ bàn. Lúc buộc đừng nói cho ai biết, chỉ cần phân biệt nam [buộc] 

bên trái, nữ [buộc] bên phải. 

Ông Tào Tung Kiều ở Tô Châu năm ngoái đã đem toa thuốc này in 

ra  rất  nhiều.  Ông  ta  xuống  làng  thu  tô  đã  bảo  họ  chia  nhau  đem  tặng. 

Dân  quê  dốt  nát  không  biết  chữ  bèn  đem  tờ  giấy  đã  in  [toa  thuốc]  ấy 

quấn  vào  tay  chứ  chẳng  viết  gì  khác  thì  bệnh  cũng  không  phát.  Ông 

chẳng  chú  ý,  bài  thuốc  này  đã  chép  ở  cuối  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư,  hiềm 

rằng chữ quá nhỏ, người ta không để ý. Hãy nên in ra để biếu tặng rộng 

rãi thì thật là lợi ích không chi lớn bằng. Tụng kinh Pháp Hoa cũng cần 

phải đem công đức ấy hồi hướng vãng sanh Tây Phương thì mới chẳng 

khác  gì  công  đức  niệm  Phật.  Nếu  chẳng  hồi  hướng  Tây  Phương  thì 

chính là tự phân tâm, niệm chẳng quy nhất, lâm chung sẽ khó chắc chắn 

17 Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng mẹ người khác. 

18  Tỳ  Ngược  là  bệnh  sốt  rét  cách  nhật,  do  người  bệnh  cách  ngày  nổi  cơn  sốt  rét,  hoặc  vài 

ngày nổi cơn sốt rét, bụng đầy, ăn uống khó khăn. Cổ nhân cho rằng nguồn gốc bệnh này là 

do trong tháng nóng bệnh nhân ăn quá nhiều chất lạnh khiến tỳ vị bị tổn thương, nên gọi là 

Tỳ Ngược. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 19 of 327

được vãng sanh. Đây quả thật là điều trọng yếu nhất! 

221. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ hai mươi hai) 

Nhận được thư, biết mấy năm gần đây cả nhà yên vui, khôn ngăn vui 

mừng, an ủi. Mười đồng ông đã tặng sẽ dùng làm chi phí in sách. Gần 

đây,  Quang  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều  không  đủ.  Mười  mấy  ngày  gần 

đây  bận  bịu  giảo  chánh  đối  chiếu  cho  người  khác,  thư  từ  chất  lại  hai 

mươi mấy bức đều chưa trả lời. Đã cự tuyệt thư từ vào mùa Đông năm 

ngoái, phàm hễ ai gởi thư đến đều nói “từ nay về sau đừng gởi thư đến 

nữa. Gởi đến quyết không trả lời”, nhưng thư vẫn cứ cuồn cuộn gởi tới y 

như cũ do giao thông quá thuận tiện. 

222. Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù (thư thứ hai mươi ba) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Kinh  tế  khó  khăn,  hãy  nên  sống  đơn  giản, 

chất phác, chớ nên gắng gượng chống giữ thể diện. Xin hãy bỏ chuyện 

sang Nam Dương (Indonesia) đi. Từ năm Dân Quốc 17 (1928), quá nửa 

số  thương  gia  ở  Nam  Dương  bị  phá  sản.  Có  người  sang  Nam  Dương 

quyên mộ, đều chẳng xin được đủ lộ phí [để trở về]! Nam Dương coi mủ 

cao-su là sản phẩm xuất cảng bậc nhất, chánh phủ Anh nghiêm cấm bán 

rẻ  [sản  phẩm  này].  Mỗi  gánh  [mủ  cao-su]  giá  một  trăm  sáu  mươi  mấy 

đồng.  Năm  Dân  Quốc  17  (1928)  bị  người  nước  nọ  lừa  gạt,  nói:  “Nếu 

không bán rẻ thì chưa đầy hai năm, cây [cao-su] trong nước tôi đủ lớn sẽ 

không ai mua hàng hóa của các ông nữa đâu!” Họ bèn lén lút bán, một 

nhà bán rồi cả thành phố bán, chưa đầy một tháng có tới mấy chục đại 

thương  gia  vỡ  nợ,  hiện  thời  giá  [mủ  cao-su]  càng  rẻ  không  thể  tưởng 

tượng được. Một đệ tử của Quang đã kể với Quang tình cảnh ấy. 

Vì thế, thầy Tu Viên, đệ tử hòa thượng Hư Vân chùa Vân Thê ở Vân 

Nam, thấy chùa Vân Thê thiếu hụt, muốn sang Nam Dương hóa duyên, 

Quang  khuyên  đừng  đi,  [thầy  ấy]  không  nghe.  Về  sau,  Vân  Nam  phải 

gởi tiền sang, [thầy ấy] mới về nước được! Tiền hóa duyên được ở Nam 

Dương  còn  chưa  đủ  trả  tiền  tàu  xe!  Quang  gần  đây  mục  lực  quá  yếu, 

không có chuyện gì mười phần quan trọng đừng gởi thư tới nhé! 

223. Thư trả lời cư sĩ Tạ Tử Hậu

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 20 of 327

Ông  Từ  X…  chịu  đề  xướng  Tịnh  Độ  rất  tốt.  Năm  trước,  ông  ta  đã 

gởi cho tôi một cuốn Tỉnh Mê Lục xin ấn hành, trong năm trước tôi đã 

cho in vào sau cuốn Tọa Hoa Chí Quả. Tháng Chạp năm ngoái, ông ta 

cùng với một vị Tăng người Tứ Xuyên đến chùa Báo Quốc, ở lại nhiều 

ngày,  ăn  Tết.  Vị  Tăng  ấy  áo  tràng  cũng  không  mang  theo.  Sau  Tết, 

Quang quở trách: “Ông là Tăng, đang lúc cuối năm [cũ bước sang] đầu 

năm [mới, Tăng sĩ đều tụng niệm] cầu chúc cho đất nước, nhân dân, ông 

đi xa ăn Tết mà áo tràng cũng không mang theo, đủ biết ông suốt năm 

cũng không có chuyện lễ tụng, trì niệm! May là ông cùng đến với Từ cư 

sĩ.  Nếu  không,  chùa  Báo  Quốc  cũng  chẳng  cho  ông  trú  ngụ  đâu!”  Ông 

Từ đã kết bạn với vị Tăng ấy từ Chi Na Nội Học Viện, vậy thì ông Từ 

cũng chỉ là người nói xuông, chẳng chú trọng thực hành. Nếu không, sao 

lại chịu kết bạn với ông Tăng [lười nhác lễ tụng] ấy để ông ta làm nhục 

lây  đến  mình  ư?  Đức  Như  Lai  gọi  hạng  người  như  vậy  là  “những  kẻ 

đáng thương xót!” 

224. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ nhất) 

Năm  ngoái,  Quang  do  lo  liệu  chuyện  khắc  kinh  nên  vào  ngày  Hai 

Mươi Sáu tháng Bảy bèn xuống núi, sang Dương Châu. Nhân tiện, ghé 

qua  Thượng  Hải,  Tô  Châu,  Kim  Lăng;  đến  mồng  Năm  tháng  Chín  từ 

Dương  Châu  trở  về  Thượng  Hải.  Bạn  bè  mời  sang  Hàng  Châu,  rồi  từ 

Hàng Châu quay lại Thượng Hải. Do ấn hành bộ An Sĩ Toàn Thư dạng 

rút nhỏ nên phải lần khân mấy hôm, đến ngày Hai Mươi Bốn mới về đến 

Pháp Vũ, thấy hai lá thư các hạ gởi hôm Hai Mươi Sáu, Hai Mươi Bảy 

tháng Bảy và hai cuốn Đàn Kinh và Thiên Nhạc Minh Không (nhạc trời 

rền vang hư không). Do không có mặt trên núi đã hơn cả tháng, thư từ 

bên  ngoài  [gởi  đến  Phổ  Đà]  rất  nhiều,  trong  một  lúc  chẳng  thể  đọc  hết 

được. Đến mồng Ba tháng Mười mới phúc đáp thư các hạ được. Lại gởi 

cho  các  hạ  năm  bộ  Văn  Sao  do  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  in  ra,  một 

cuốn Duyên Khởi Khắc In Đại Tạng Kinh mới được ấn hành, bỏ chung 

trong  một  bưu  kiện  giao  cho  bưu  điện,  chắc  là  đã  chuyển  đến  quý  phủ 

rồi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 21 of 327

An Sĩ Toàn Thư là thiện thư bậc nhất xưa nay trong thiên hạ. Năm 

Quang Tự thứ bảy (1881), cha của tiên sinh Trương Phụng Trì19 là tiên 

sinh Phổ Trai tên là Thủ Ân đã cho khắc in tại Tàng Kinh Viện ở Dương 

Châu. Bản khắc ấy nét bút quá nhỏ nên in chưa được bao nhiêu, nét chữ 

đã nhòe nhoẹt, lại còn bị sai ngoa quá nhiều. Mười mấy năm trước, do 

muốn sớm khắc bản khác, Quang đã giảo chánh tường tận. Đến năm Dân 

Quốc thứ bảy (1918), được một người bạn là ông Lưu Cần Phủ bỏ tiền 

in  nên  mới  được  thỏa  chí.  Năm  Dân  Quốc  thứ  tám  (1919)  mới  khắc  in 

thành sách. Trong một hai năm qua đã in được hai ba ngàn bộ. 

Mùa Thu năm ngoái, một người bạn vì thấy rằng: “Do thế đạo nhân 

tâm đã suy hãm cùng cực nên thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống”, 

liền  khuyên  Quang  in  An  Sĩ  Toàn  Thư  bản  rút  nhỏ  để  lưu  truyền  rộng 

khắp, ngõ hầu làm phương kế vãn hồi. Quang liền chẳng nề hà nông cạn, 

kém cỏi, đứng ra đề xướng, được các giới chánh khách, thương nhân tán 

trợ,  tính  đến  tháng  Chạp  đã  có  người  chịu  bỏ  tiền  in  hai  vạn  bộ.  Ngày 

Mười Bảy, nhận được chương trình của Trùng Khánh Phật Học Xã, biết 

lão  pháp  sư  Phật  Nguyên  được  quan  viên,  thân  sĩ  đề  cử  hoằng  dương 

pháp hóa ở chùa Trường An. Do vậy, tôi gởi thư đến ngài Phật Nguyên, 

xin Sư hãy bảo đạo tràng ấn tống An Sĩ Toàn Thư hơn một vạn bộ, phát 

cho mỗi huyện thuộc tỉnh Tứ Xuyên một trăm bộ. So với việc giảng diễn 

tại  một  nơi  sẽ  đạt  được  lợi  ích  rộng  lớn  hơn,  vì  sách  này  lý  sâu  lẽ  cạn 

đều có đủ, Chân lẫn Tục cùng giảng. Người sâu xa sẽ thấy sách sâu xa, 

người nông cạn sẽ thấy sách nông cạn, trọn không một ai chẳng thể lãnh 

hội, chẳng được lợi ích! 

19 Cư sĩ Trương Nguyên Ngọc (1866-1920), tự Thức Như, hiệu Phụng Trì, là người huyện 

Thuận Đức, tỉnh Quảng Đông, đỗ cùng một khoa với Khang Hữu Vi. Do cha ông ưa thích 

Thiền Tông nên từ nhỏ đã tìm hiểu Thiền Tông, có chỗ lãnh ngộ. Ông từng làm Huyện Lệnh 

tỉnh Hà Nam, được tiếng là cai trị nhân từ. Khi Sử Di Nhân dấy loạn, đem quân đánh vào 

cửa thành trong khi ông đang xét án, mọi người đều kinh hoảng, riêng ông bình tĩnh thống 

lãnh  quân  binh  dùng  mưu  đánh  bại  Sử  Di  Nhân  khiến  hắn  phải  tháo  chạy  mấy  chục  dặm. 

Đánh giặc xong, ông quay về tiếp tục phê duyệt công văn như không có chuyện gì xảy ra. 

Về già, ông cáo quan, sang Quế Hồ thuộc đất Thục sống ẩn dật, thanh bạch cho đến khi mất. 

Ông tuy thích Thiền nhưng vẫn niệm Phật không ngừng. Có một linh mục người Pháp nghe 

tiếng ông, tìm đến tranh biện, toan khuất phục, cuối cùng lại rất kính ngưỡng, hâm mộ ông. 

Ông để lại cuốn Phiến Hương Tập được lưu hành trong cõi đời. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 22 of 327

Lại  sợ  ở  đất  Du20  (Trùng  Khánh)  in  sách  chắc  sẽ  tốn  kém  lớn,  khó 

thể lo trọn được, nên tôi lại gởi thư cho các hạ, xin các hạ nói với quan 

viên,  thân  sĩ  đang  sống  tại  Thành  Đô  cùng  giúp  sức  hoàn  thành  công 

việc  này  thì  món  tiền  tám  chín  ngàn  đồng  chẳng  đến  nỗi  quá  tốn  công 

[quyên góp]. Mồng Bảy tháng Giêng năm nay, nhận được Phiến Hương 

Tập do các hạ gởi tới. Vì quá bận bịu, chỉ giở xem đại lược đôi chút rồi 

để đó. Đến ngày Mười Chín mới nhận được thư các hạ nói về chuyện gởi 

Phiến  Hương  Tập,  mới  biết  các  hạ  đã  ở  Trùng  Khánh  Học  Xã.  Các  hạ 

nói tháng Tám đã ra đi thì thư và sách Quang gởi hồi tháng Mười đã gởi 

đến nhà ông và thư gởi hồi tháng Chạp cũng đang chờ ông đọc. Phương 

pháp để thực hiện chuyện này của Quang khá nghiêm minh, trọn không 

có khuyết điểm hay khinh nhờn. Nếu các hạ chẳng cho Quang là cuồng 

vọng, mạo phạm, xin hãy nói với cấp trên, xin ông ta tìm cách lưu hành 

rộng rãi, thì sẽ là điều phước chưa bao giờ có cho quốc dân! Nếu chẳng 

thể  phát  cho  mỗi  huyện  một  trăm  bộ  thì  giảm  bớt  con  số  cũng  không 

sao! Xin hãy đọc kỹ chương trình biện pháp sẽ tự biết, ở đây không ghi 

cặn kẽ. 

Phiến Hương Tập đã nhờ người có danh vọng kiểm chứng để mong 

được lưu thông, chắc là không nên chỉ gởi tới một bản. Quang mục lực 

không đủ, chẳng thể đọc nhiều, liền gởi cho Từ Úy Như  (tên là Văn Úy).  

Đối với cư sĩ Lý Chứng Cương  (tên là Dực Chước) hãy nên gởi bản khác. 

Chứng Cương chưa hề gởi thư cho Quang, nhưng Quang biết chỗ ông ta 

ở. Lưu Viên Lâm Xuyên Lý Trạch ở ngõ Tùng Bách, phủ Nam Xương, 

Giang Tây chính là nhà ông ta đấy. Lưu Thù Nguyên văn lý rất sâu, xem 

hành trạng của ông Trương khôn ngăn cảm kích, bội phục. Vùng Xuyên 

Trung đã có cao nhân lại được đề xướng, quả thật là dân tỉnh Tứ Xuyên 

may mắn mà pháp đạo cũng may mắn lắm! 

Đối  với  chuyện  hoằng  pháp,  hãy  nên  xét  thời  cơ.  Đang  trong  lúc 

nước  nhà  thái  bình,  nhân  tâm  thuần  thiện  thì  phần  nhiều  hãy  nên  dựa 

theo Thật Tế để uốn nắn, hoằng dương. Đang trong thời đại thê thảm từ 

trước  đến  nay  chưa  từng  có  này,  trước  hết  hãy  nên  đem  nhân  quả,  báo 

ứng, sanh tử, luân hồi v.v… để giáo hóa những kẻ ương ngạnh, khích lệ 

và công kích gián tiếp, hầu đánh động lương tâm của họ. Sau khi họ đã 

20 Du (渝) là tên xưa của Trùng Khánh. Trùng Khánh được đổi tên nhiều lần, thời cổ gọi là 

Ba, đời Tần gọi là Giang Châu, đến đời Tùy là Du Châu, đến thời Bắc Tống đổi thành Cung 

Châu. Trùng Khánh là tên được vua Tống Quang Tông đặt từ năm 1190. Khi còn là hoàng 

tử, vua được phong làm Cung Vương, thái ấp ở Cung Châu. Do đó khi lên ngôi đã đổi Cung 

Châu thành Trùng Khánh Phủ với ngụ ý sự vui sướng xảy ra dồn dập. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 23 of 327

biết pháp tắc, những điều răn nhắc, mới lại uốn nắn, hoằng dương; đấy 

mới là đạo duy nhất không hai vậy!  (ngày Hai Mươi Mốt tháng Giêng) 

225. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai) 

Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn.  Trùng  Khánh  Phật 

Học Xã đã do Thư Thứ Phạm chịu trách nhiệm chánh thì sẽ chẳng đến 

nỗi bị sai lầm. Khắc in hai bộ Văn Sao thật chẳng dễ dàng vì hiện thời 

tiền công khắc chữ rất đắt; nếu khắc trọn bộ Văn Sao sẽ phải khắc hơn 

chín trăm trang, mỗi trang nếu không tốn tới một đồng sẽ không thể nào 

khắc được! Trước kia, Quang đã khắc một bộ ở Tàng Kinh Viện Dương 

Châu, hơn bốn trăm trang, chia thành bốn cuốn, đây chính là bản được 

Thương Vụ [Ấn Thư Quán] in thành hai cuốn vào năm Dân Quốc thứ 10 

(1921).  Bộ  Tăng  Quảng  Văn  Sao  lần  này  được  chế  thành  bốn  bức  Chỉ 

Bản,  hai  bức  giao  cho  Trung  Hoa  Thư  Cục,  hai  bức  trả  về  cho  Quang. 

Năm ngoái, [xưởng in kinh] Hàng Châu làm cháy mất một bức, chỉ còn 

lại  một  bức.  Nếu  muốn  lưu  thông  rộng  rãi,  có  lẽ  nên  chiếu  theo  cách 

thức  trình  bày  đó  để  tạo  ra  một  bức  nữa,  rồi  cho  tạo  ra  nhiều  Chỉ  Bản 

chắc  sẽ  thuận  tiện  hơn.  Tiền  công  sắp  chữ  của  [xưởng  in  thuộc]  nhà 

giam  Tào  Hà  Kính  ở  Thượng  Hải  rẻ  hơn  Thư  Cục  một  nửa.  Bốn  trăm 

mười lăm mười sáu trang chưa đến hai trăm đồng  (mỗi trang chưa đến năm 

 cắc, Trung Hoa Thư Cục tính hơn một đồng). Tạo ra Chỉ Bản cũng thuận tiện 

hơn. 

Chuyện  uốn  nắn  cho  lòng  người  chân  thành,  thiện  lương  thì  ngay 

cả thánh hiền cũng chẳng thể làm được chuyện ấy! Trong gia đình, làng 

xóm,  đề  xướng  nhân  quả,  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình,  rất  cần 

phải chú trọng dạy dỗ con gái sao cho nhà nhà đều răn dạy, thông hiểu 

và cũng nhờ vào đó để uốn nắn cái tâm của thiên hạ mà thôi! Đối với Tứ 

Thư,  Ngũ  Kinh,  [kẻ  học  Nho]  do  thiếu  con  mắt  thông  suốt  nên  thường 

trái  nghịch  lời  thánh  hiền  dạy.  Chỉ  có  kẻ  hiểu  biết  bản  tâm  của  chính 

mình mới có thể nêu tỏ tông chỉ của thánh hiền, chẳng đến nỗi làm cho 

người khác bị lầm lạc. Nhà Nho coi lý nhân quả là dị đoan! Trái nghịch 

thánh đạo, khơi ra chiến tranh cho đời sau đều do bọn Lý Học gây ra. 

Ông  đã  muốn  quy  y,  đành  dùng  cách  “đem  lầm  đáp  lạc”,  nay  đặt 

pháp danh cho ông là Huệ Lâm. Ấy là vì nhà lửa nóng hừng hực, chẳng 

có mưa dầm trí huệ21 sẽ chẳng thể dập tắt được. Tự hành, dạy người đều 

nên  như  thế.  Đừng  nói  “tôi  đâu  có  sức  lớn  lao  ấy!”  Một  mai  đánh  đổ 

21 Chữ Lâm (霖) có nghĩa là mưa dầm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 24 of 327

ham  muốn  xằng  bậy  khôi  phục  lễ  nghĩa,  khiến  cho  thiên  hạ  hướng  về 

lòng nhân; gốc của thiên hạ là đất nước, gốc của đất nước nằm trong gia 

đình,  cái  gốc  của  gia  đình  ở  nơi  thân.  Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có 

trách nhiệm. Nếu có thể hành theo thánh giáo Nho - Thích thì chưa hề có 

chuyện mọi người chẳng đua nhau khởi lên đáp ứng. 

Lệnh  lang  hiếu  thuận,  nên  đặt  pháp  danh  là  Tông  Từ.  Kinh  Phạm 

Võng dạy hành hạnh nghiệp phóng sanh như sau:  “Hết thảy người nam 

 là cha ta, hết thảy người nữ là mẹ ta. Hết thảy những vật có mạng sống 

 đều  coi  như  cha  mẹ,  quyến  thuộc  trong  đời  trước,  sanh  tâm  từ  bi  hiếu 

 thuận”.  Chẳng những không giết bừa mà cũng chớ nên ăn thịt chúng, vì 

thịt đều do giết hại mà có. Nếu dùng tiền mua con vật đem phóng sanh 

thì phóng sanh hữu hạn. Nếu không ăn thịt và ôm giữ chí nguyện khuyên 

dạy hết thảy, khiến cho ai nấy đều yêu thương, quý tiếc sanh mạng loài 

vật, công đức sẽ lớn lắm. Đề cao, chú trọng lòng Từ ngõ hầu đạo thương 

dân  yêu  vật  được  biến  thành  sự  thật.  Nếu  cứ  giết  để  ăn  mà  vẫn  nói  là 

“yêu thương loài vật” thì đấy chính là kế hoạch “bịt tai trộm linh”. Nếu 

con vật biết được, ắt sẽ chẳng sanh ý tưởng cảm ơn! 

Hãy  nên  bảo  cháu  nó  đọc  thuộc  Cảm  Ứng  Thiên  Vựng  Biên,  đấy 

chính  là  nhiệm  vụ  “gốc  chánh,  nguồn  trong”  cấp  bách.  Do  những  điều 

Tứ Thư Ngũ Kinh đã nói thì hoặc là rải rác khắp nơi, hoặc do nghĩa lý 

ẩn kín khó thể lãnh hội. Đã đọc thuộc sách [Cảm Ứng Thiên Vựng Biên] 

này xong, khi đọc Ngũ Kinh, Tứ Thư, trông thấy những câu nói ấy, tâm 

trí  sẽ  lãnh  hội  được  ý  nghĩa.  Những  gã  Lý  Học  coi  trọng  tận  tụy  thực 

hành  nhưng  chẳng  biết  đến  nghĩa  này,  ngược  ngạo  chỉ  trích  [nhân  quả, 

báo  ứng,  sanh  tử,  luân  hồi  của  đạo  Phật]  là  dị  đoan,  đều  là  hạng  chưa 

thấy lý, không có cách gì để cứu đời vậy! 

Huệ  Dung  có  gởi  thư  đến,  tôi  đã  nhận  được  rồi!  Chắc  Thứ  Phạm 

đã chia tặng sách Quán Âm Tụng rồi. Hiện thời Quang đã về núi, trong 

mùa Thu sẽ sang đất Hỗ để lo in các sách cho xong; tính năm sau sẽ lánh 

mình ở ẩn nơi không có đường bưu điện để chuyên tu Tịnh nghiệp, ngõ 

hầu khỏi uổng công bận bịu vì người khác mà đại sự của chính mình trở 

thành chuyện nói xuông!  (Ngày Hai Mươi tháng Năm) 

226. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ ba) 

Nhận được thư, khôn ngăn vui mừng, an ủi. Làm quan để hành đạo 

“cứu đời, dạy dân”, quan hệ ấy rất lớn. Người đời nay phần nhiều ỷ thế 

lực nhà quan để thâu tóm của cải, tạo tội, thật đáng than, đáng hận! Các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 25 of 327

hạ vì lòng đại Bồ Đề khéo làm quan phụ mẫu cai trị một ấp thì một ấp 

sanh Phật. Lại nên luôn đem nhân quả báo ứng để bảo ban, khuyên nhắc 

họ,  lợi  ích  sẽ  rộng  lớn  lắm!  Bản  Văn  Sao  của  Dương  Châu  Tàng  Kinh 

Viện là mộc bản (bản khắc ván), so với ấn bản lần này ít hơn một trăm 

bài, giá sách cũng đắt hơn nhiều. Lần này in hai vạn bộ, Thương Vụ Ấn 

Thư Quán nại cớ giấy chẳng dễ kiếm, chưa hề in riêng. Ý họ muốn dùng 

loại giấy có độ bóng để in; vì thế những sách chưa được phát hành hiện 

thời  cũng  chưa  định  giá  được.  Ngay  hôm  ấy,  tôi  đã  bảo  người  bạn  gởi 

cho  ông  mười  gói,  khi  nhận  được  xin  hãy  thay  tôi  kết  duyên.  Đợi  sau 

này khi định được giá cả rồi sẽ báo cho ông biết  (Ngày Hai Mươi Ba tháng 

 Giêng). 

227. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ tư) 

Nhận được thư như gặp mặt, lời huấn từ hay tuyệt; chỉ sợ học sinh 

chẳng thể lãnh hội được, sẽ cô phụ lòng ông thiết tha lo lắng nhiều lắm! 

Chương trình đơn giản của hội Niệm Phật thích hợp căn cơ và tình hình 

là được rồi. Hiện thời, bất luận trong nhà trường hay Phật hội đều phải 

sốt  sắng  đề  xướng  nhân  quả,  báo  ứng  và  giáo  dục  gia  đình,  nhưng  đối 

với giáo dục gia đình càng phải chú trọng nhân quả báo ứng mới mong 

mai  sau  được  thái  bình.  Nếu  không,  sẽ  chẳng  còn  hy  vọng  gì  nữa  đâu! 

 (Ngày Mười Bảy tháng Mười Hai) 

228. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ năm) 

Ngũ Kinh, Tứ Thư vốn là sách dạy người làm lành. Người đời phần 

nhiều coi như sách văn chương nên “ở ngay trước mặt mà bỏ lỡ!” Còn 

Cảm  Ứng  Thiên,  Âm  Chất  Văn  v.v…  trình  bày  trực  tiếp  chuyện  nhân 

quả,  báo  ứng,  khiến  cho  con  người  vừa  đọc  đến  liền  hiểu  ngay,  thật  là 

hữu  ích!  Những  kẻ  lớn  tiếng  luận  về  Lý  Tánh,  chẳng  đề  xướng  nhân 

quả,  báo  ứng,  muốn  được  tiếng  cao  trỗi  hơn  người,  nhưng  chẳng  biết 

thực chất của sự cao trỗi, lại chẳng dẫn dắt khắp hết thảy mọi người đều 

tuân  theo  đạo  pháp  của  Ngũ  Kinh,  Tứ  Thư.  Cố  nhiên  Quang  chẳng 

muốn mọi người học theo loại người như thế ấy, vì họ chỉ có thể làm kẻ 

tự giải thoát cho chính mình, chứ chẳng thể lợi khắp hết thảy   (Ngày Hai 

 Mươi Bốn tháng Ba) 

229. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ sáu) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 26 of 327

Con người hiện thời hễ hơi thông minh liền tự đại, tự thị. Phàm phu 

đời  Mạt  muốn  chứng  thánh  quả  mà  chẳng  nương  theo  Tịnh  Độ  đều  là 

cuồng vọng! Tham Thiền dẫu đạt đến địa vị “minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật” thì vẫn là phàm phu, chưa phải là thánh nhân! Quang 

cực tầm thường, kém cỏi, thiếu học vấn, nhưng thật sự giữ được [thái độ]

“chẳng  bị  xoay  chuyển  bởi  ngôn  ngữ,  văn  tự  của  kinh  giáo,  tri  thức!” 

Nếu  ông  chịu  tin  tưởng,  hãy  dốc  sức  nơi  pháp  dễ  thực  hiện,  dễ  thành 

tựu.  Nếu  chẳng  nghĩ  là  đúng  thì  cứ  phó  mặc  cho  ông  chứng  thẳng  vào 

Thập  Địa,  làm  bậc  chân  danh  Nho.  Ai  có  tâm  nấy,  làm  sao  ép  buộc 

được?  Hình  chụp  của  Quang  có  gì  đáng  xem  đâu?  Sao  không  thường 

nhìn hình Phật [có phải là tốt hơn hay không?]  (Ngày Hai Mươi Sáu tháng 

 Tám) 

Chuyện niệm Phật đi - đứng - nằm - ngồi đều niệm được. Nếu gặp 

chuyện phải dùng tâm để làm thì chẳng tiện niệm. Còn việc không dùng 

đến trí óc thì một mặt làm việc, một mực niệm Phật, hai đằng chẳng trở 

ngại nhau. Lẽ đâu chăm sóc con cái chẳng thể niệm Phật được ư? Chỉ có 

niệm Phật một lúc lâu trước [bàn thờ] Phật là bất tiện mà thôi! Chỉ cần 

giữ  sao  cho  trong  tâm  niệm  [Phật]  lâu  dài,  chẳng  cần  phải  nhất  định 

niệm  trước  [bàn  thờ]  Phật.  Sáng  -  tối  hãy  nên  lễ  Phật,  niệm  theo  cách 

Thập Niệm. Ngoài ra, tùy phần tùy sức đều có thể niệm được! Cũng nên 

dạy trẻ nhỏ thường niệm, bởi lẽ trẻ nhỏ không có chuyện gì, chơi giỡn 

suốt  ngày.  Nếu  dạy  nó  niệm  Phật,  sẽ  tiêu  trừ  được  ác  nghiệp,  tăng 

trưởng thiện căn mà không hay không biết. Đấy là chuyện hữu ích nhất 

cho  thân  tâm,  tánh  mạng.  Những  phái  tân  học  hiện  thời  phần  nhiều 

chẳng nhìn nhận cha mẹ, hoặc còn giết hại! Lúc con vừa mới hiểu biết, 

liền dạy cho nó đạo lý làm người, sự lý nhân quả báo ứng, khi lớn lên nó 

sẽ  chẳng  đến  nỗi  bị  tà  thuyết  lay  chuyển.  Nếu  không,  sẽ  khó  khăn  lắm 

đấy!  Nay  gởi  cho  ông  một  gói  Con  Đường  Quang  Minh,  cuối  sách  có 

bài viết nói về thói ăn thịt người ở Phi Châu, đủ biết tập quán đáng sợ 

thật! 

Đây vốn là sách gởi kèm thêm cho một vị cư sĩ ở Hồ Nam, do gởi 

lầm [địa chỉ] nên bị trả lại, trở thành dư thừa. Do vậy, tôi cho gởi kèm 

theo  những  sách  [tính  gởi  cho  ông]  để  giúp  cho  việc  khuyên  nhủ  gia 

quyến, dạy dỗ con trẻ. 

230. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ bảy) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 27 of 327

Đã nhận được thư khi trước, hôm qua lại nhận được đầy đủ các văn 

kiện  đã  in.  Tu  hành  chỉ  nên  tùy  theo  khả  năng  của  mình  mà  lập  công 

khóa, chứ đừng luận theo lối chấp nhất. Chỉ có [một điều] chắc chắn là 

không  thể  chẳng  nương  vào  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật,  hồi  hướng 

vãng sanh Tây Phương” mà thôi! Một môn thâm nhập, muôn điều thiện 

đều tu trọn thì được. Nếu vứt bỏ Tịnh Độ, thâm nhập một môn trong các 

pháp môn khác và muôn điều thiện đều tu trọn thì không được! Bởi lẽ, 

cậy vào tự lực chắc chắn khó thể liễu thoát ngay trong đời này! Kẻ thông 

minh trong cõi đời thường coi rẻ Tịnh Độ. 

Gã  X…  giữ  phép  quán  bí  truyền,  hở  ra  là  khoe  có  chứng  ngộ,  tiên 

tri v.v… Đấy là đã dính vào khí phận của ma vương, ngoại đạo rồi! Hắn 

đã chẳng nghe lời can gián thì đường ai nấy đi, chẳng cần phải qua lại 

với  bọn  họ,  cũng  chẳng  cần  phải  nói  mãi  chuyện  của  hắn  để  khỏi  mắc 

họa ngấm ngầm! Các văn kiện trình lên chánh phủ đã được in đều hay 

cả. Hiềm rằng chánh phủ lăm lăm chiếm đoạt tài sản, chứ chẳng muốn 

hiểu rõ lý, sợ rằng [những lời tâu trình, kiến nghị ấy] khó đạt hiệu quả! 

Nhưng do vậy cũng có thể làm tiêu bớt sự hung hăng của bọn họ, hình 

thành đôi chút hòa dịu. Ông Ất nọ là đệ tử của ông Bính kia22, tôi chưa 

gặp ông ta. Nay thấy bài luận “đả phá thói tôn sùng Khổng Tử”, mới rõ 

ông ta hoàn toàn là một gã tiểu nhân xấu hèn, vô tri, vô thức, làm sao có 

thể chấn hưng Phật pháp, hoằng truyền, xiển dương Mật Tông, làm bậc 

Tam Tạng [pháp sư] giải thích kinh điển trong đời hiện tại ở Trung Hoa 

22  Ông  Ất  ở  đây  chính  là  Lương  Khải  Siêu,  ông  Bính  chính  là  Khang  Hữu  Vi.  Do  tránh 

đụng chạm, nên người sao lục mới gọi họ bằng những từ này. Thoạt đầu Lương Khải Siêu 

tuân  phụng  ý  kiến  của  Khang  Hữu  Vi  cho  rằng  chỉ  có  đề  cao  Khổng  Giáo  mới  cứu  vãn 

được Trung Hoa, thậm chí còn đi đến mức cực đoan đòi tôn Khổng Giáo làm quốc giáo, gọi 

Khổng  Tử  là  giáo  chủ,  mô  phỏng  theo  hình  thức  tôn  giáo  ở  Tây  Phương,  mỗi  địa  phương 

phải lập Khổng Miếu, tế lễ, định ra nghi thức lễ bái cầu nguyện như trong Thiên Chúa Giáo, 

đồng  thời  tuyên  truyền  Khổng  Giáo  theo  kiểu  Tây  Phương,  dùng  những  học  thuyết  chính 

yếu  của  Khổng  giáo  để  lập  đề  cương  cho  cuộc  vận  động  duy  tân.  Chủ  trương  này  thường 

được gọi bằng từ ngữ “bảo giáo”. Sau khi cuộc “biến pháp” (âm mưu đảo chánh nhằm thay 

đổi đường lối cai trị của nhà Mãn Thanh, lật đổ Từ Hy Thái Hậu và những quyền thần, trao 

quyền  cho  vua  Quang  Tự  cai  trị  Trung  Hoa  theo  đường  lối  quân  chủ  lập  hiến)  bị  thất  bại, 

Lương Khải Siêu phải trốn sang Nhật Bản. Do tiếp xúc với tư tưởng Tây Phương và những 

học thuyết duy tân của Nhật Bản, họ Lương đổi hẳn thái độ, viết bài luận Bảo Giáo Phi Sở 

Dĩ Tôn Khổng Luận, cực lực đả kích những người theo tư tưởng “bảo giáo”, cho họ đã lầm 

lẫn giữa triết học và tôn giáo, phán quyết rằng từ sau thời Hán Vũ Đế, Nho giáo đã mất hẳn 

tánh chất tự do, sống động, chỉ còn là những khuôn mẫu ràng buộc cứng ngắc, kìm hãm con 

người tiến bộ. Đối với Phật giáo, ông Lương cũng có nhiều nhận định hết sức cực đoan, cho 

rằng Phật Giáo Trung Hoa đã lệch lạc, phải thực hành và tu tập giống hệt như Phật giáo Nhật 

Bản mới là đúng chánh pháp; đồng thời lớn tiếng kêu gào phải chấn hưng Phật giáo Trung 

Quốc theo quan điểm của ông ta. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 28 of 327

cho được? Đả đảo, phế diệt, đoạn trừ Khổng Giáo thì tâm pháp của nhị 

đế, tam vương23, luân lý “tam cương, ngũ luân, ngũ thường” cũng bị đả 

đảo, đoạn trừ sạch! Chẳng ngờ người muốn hưng khởi Phật pháp lại thốt 

ra  những  lời  cực  ác,  hèn  hạ,  thô  lậu  này!  Vậy  thì  chuyện  ông  ta  muốn 

hưng khởi Phật pháp trong tương lai chưa chắc đã chẳng phải là nền tảng 

để hoại diệt Phật pháp, đáng sợ hết sức! 

Thư gởi cho ông Ất nọ [phân tích] xác đáng, rõ ràng, nhưng sợ ông 

ta khí phận ma sâu dầy, chẳng chịu nghe đâu! Nếu ông ta chịu nghe thì 

lợi ích lớn lắm! Ông Ất nọ là đệ tử của ông Bính, thầy lẫn trò đều mắc 

bệnh  thích  lập  ra  những  nghĩa  lý  kỳ  dị.  Họ  chỉ  muốn  tỏ  lộ  tài  đức  của 

chính  mình,  chẳng  biết  [những  dị  thuyết  ấy]  đã  khiến  cho  những  ai  có 

đủ  con  mắt  chẳng  chịu  nhắc  tới!  Ở  Thượng  Hải  vẫn  chưa  thấy  những 

sách ấy, vì thế tôi cũng chưa muốn gởi biếu sách của ông [sang đó], chỉ 

mong [những tà thuyết ấy] bị biến mất, không để lại tung tích gì, chẳng 

gây lụy cho Phật pháp. Nếu những sách [tà vạy] ấy đã lưu hành, cố nhiên 

hãy nên phân phát rộng rãi [cuốn sách do ông soạn để phê phán, đả phá 

những tà thuyết ấy]. Tại Thượng Hải hiện đang có gã Đinh nọ cũng là đệ 

tử của ông Bính, dạy người khác trì chú  (thường hay phô phang chính mình 

 có thần thông), nói là trong một trăm ngày liền có thể thành Phật! Người 

có lòng tin nhưng không đủ con mắt bèn như kiến bu, chim đậu, đã lên 

đến cả một ngàn mấy trăm người. Phật pháp vào thời Mạt hiện ra những 

cảnh tượng kỳ quái ấy, đáng lo tột cùng! 

Quang  tính  trong  vòng  tháng  Tám,  tháng  Chín,  lo  xong  chuyện  in 

sách  sẽ  giấu  tung  tích,  ẩn  dật  lâu  dài.  Sau  này  bất  luận  là  ai  cũng  đều 

chẳng qua lại nữa để khỏi phải quanh năm suốt tháng bận bịu vì người 

khác, đã tổn hại cho chính mình mà cũng chẳng ích gì cho người khác! 

Đến lúc lâm chung chắc sẽ khó vãng sanh, chẳng thể không lo tính sẵn. 

Cuối tháng Năm sẽ trở về Phổ Đà; qua tháng Sáu, tháng Bảy sẽ xuống 

núi không trở về nữa. Nếu gởi thư trước tháng Tám, hãy gởi sang chùa 

Thái  Bình  ở  Thượng  Hải.  Sau  tháng  Tám,  ngàn  phần  xin  đừng  gởi  thư 

đến nữa bởi đã ẩn diệt tung tích rồi, không có chỗ nào để giao thư, mà 

cũng  chẳng  phúc  đáp  nữa  đâu!  Nhiệm  vụ  cấp  bách  nhất  hiện  thời  là 

chú trọng nhân quả, báo ứng, và tận tụy thực hành. Những kẻ đàm luận 

huyền diệu nếu chẳng chú trọng nhân quả báo ứng và tận tụy thực hành 

sẽ càng tăng thêm tà kiến. Pháp không có tướng nhất định, phải khế hợp 

thời cơ!  (ngày Mười Bảy tháng Ba) 

23 Nhị đế tam vương: Nhị Đế là Đế Nghiêu, Đế Thuấn, Tam Vương là ba vị vua khai sáng 

nhà Hạ, Thương và Châu, tức Đại Vũ, Thành Thang, và Châu Vũ Vương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 29 of 327

231. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ tám)

Thời cuộc hiện thời nguy hiểm vạn phần, xứ Thượng Hải ngoại trừ 

vùng  tô  giới24  ra,  phàm  là  địa  giới  Trung  Quốc  phần  lớn  [dân  cư]  đều 

dọn  đi.  Một  giờ  mấy  trưa  hôm  nay,  cư  sĩ  Giang  Phạm  Chúng  cầm  thư 

đến, hỏi vì sao đến? Ông ta cho biết muốn tới thăm chỗ danh thắng và 

tham bái bậc cao nhân. Quang bảo ông ta mau trở về Tứ Xuyên. Ông ta 

hỏi có thể chậm lại một tuần được hay không? Quang nói: “Ông không 

có chuyện gì cần thiết, há nên cố ý trì hoãn? Nếu như chiến sự nổ ra thì 

tiến  -  thoái  đều  kẹt  cứng.  Ngày  mai  về  ngay  để  cao  đường25  khỏi  phải 

tựa  cửa  mong  ngóng!”  Ông  ta  nói:  “Ngày  mai  con  nhất  định  về”,  liền 

cáo từ. 

Người xứ… hung ác đến cùng cực, người Trung Quốc chỉ còn cách 

đối kháng họ. Phàm các nước… đều buộc Hoa Kiều hồi hương. Người 

xứ… ở Trung Quốc cũng đều về nước hết. Trong lúc chiến sự ngày Hai 

24 Theo nguyên nghĩa, Tô Giới là vùng đất được một quốc gia cho một nước khác thuê lại 

trong một thời hạn nhất định theo một hiệp ước song phương. Chánh quyền nước chủ nhà 

không thể can thiệp vào cơ cấu hành chánh, luật lệ, kinh tế của tô giới. Thông thường, luật 

lệ,  cơ  cấu  tổ  chức  của  tô  giới  được  áp  dụng  đúng  theo  khuôn  mẫu  hiến  pháp,  luật  lệ  của 

nước đứng ra thuê tô giới ấy. Tại Trung Hoa, khái niệm Tô Giới chỉ xuất hiện từ năm 1860 

trở đi, khi các đế quốc Âu Tây xâm chiếm, đánh bại triều đình nhà Thanh, buộc họ phải cắt 

đất cho người ngoại quốc để lập những khu “đặc quyền kinh tế”. Tiền thuê tô giới được trừ 

vào  những  bồi  thường  chiến  phí  nhà  Thanh  đã  nợ  các  nước  Tây  Phương  xâm  lăng  Trung 

Hoa theo những hiệp ước bất bình đẳng. Người dân Trung Hoa kể cả các viên chức của nhà 

Thanh nếu muốn vào tô giới phải xin giấy thông hành như đi vào lãnh thổ ngoại quốc. Nếu 

người ngoại quốc khi ra khỏi tô giới, phạm luật, chánh quyền nhà Thanh không thể xử phạt 

mà chỉ được phép bắt giữ, dẫn độ về tô giới để chánh quyền tô giới xử trí! Cho đến khi Cộng 

Hòa Nhân Dân Trung Quốc thành lập, nước Anh có bảy tô giới, Pháp có bốn tô giới, Nhật 

Bản có chín tô giới, Đức có hai tô giới, Ý có một tô giới, Nga có hai tô giới, đế quốc Áo - 

Hung có một tô giới, Bỉ có một tô giới. Ngoài ra còn có bốn tô giới công cộng (thuộc quyền 

tài  phán  của  nhiều  nước).  Tô  giới  Thượng  Hải  (Shanghai  International  Settlement)  là  một 

trong bốn tô giới công cộng ấy. 

25 Tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng mẹ của người khác. “Tựa cửa chờ mong” (ỷ môn chi vọng) là 

một điển tích trích từ thiên Tề Sách trong bộ Chiến Quốc Sách: Vương Tôn theo hầu Tề Văn 

Vương, khi đất nước bị nội loạn, Văn Vương phải lưu vong, Vương Tôn bèn rút về nhà, thờ 

ơ như không. Bà mẹ trách:  “Ngươi sáng ra khỏi cửa, ta tựa cửa chờ mong. Đến chiều ngươi 

 về, ta ra tận ngoài cổng mong ngóng…”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 30 of 327

Mươi Tám tháng Giêng26 xảy ra, họ còn chưa ban ra mệnh lệnh ấy. Nếu 

lần  này  nước  ta  không  mất  thì  nhân  dân  mười  phần  cũng  chết  đến  tám 

chín!  Chỉ  có  khuyên  mọi  người  niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  để  làm  kế 

sách tốt đẹp đối phó với lẽ sống - chết! Chết sẽ vãng sanh, sống thì may 

ra sẽ biến [cảnh nguy hiểm] thành tốt lành. Hôm qua, tôi đã gởi thư cho 

báo Tân Thân, cậy họ đăng lời khuyên [mọi người niệm thánh hiệu Quán 

Âm] nhưng chưa định ngày. Lại bảo Du Dân Tập Cần Sở (sở huấn luyện 

việc làm cho những người lang thang) ở Tào Hà Kính in bốn năm chục 

vạn tờ truyền đơn, gởi đi các nơi để tận hết tấm lòng tôi. 

Ông  thấy  tập  sách  [Hộ  Quốc]  Tức  Tai  Hội  Pháp  Ngữ  liền  gởi  thư 

sang Thượng Hải bảo họ in thêm để gởi sang Tứ Xuyên. Cuốn sách này 

do Phật Giáo Nhật Báo Xã ấn hành, chứ không phải do Quang in. Bản 

của Quang in so với bản in của Nhật Báo Xã còn có thêm phần khai thị ở 

Linh Nham, kèm thêm mấy bài thuốc linh nghiệm và lời thông cáo rộng 

rãi về chuyện [người mẹ nổi nóng sẽ khiến cho] sữa [có chất] độc khiến 

trẻ [bú vào] bị chết. Chuyện này từ trước đến nay chưa từng được nói rõ, 

năm ngoái tôi mới bắt đầu chỉ ra. Vốn tính in sáu vạn cuốn, cho in trước 

ba vạn, rồi sẽ in tiếp ba vạn nữa. Những sách được in tiếp đã được đóng 

26 Nguyên văn “nhất nhị bát chi chiến sự”, sử còn gọi Nhất Nhị Bát Sự Biến, hoặc Thượng 

Hải Sự Biến hoặc Đệ Nhất Thứ Thượng Hải Sự Biến, xảy ra vào ngày Hai Mươi Tám tháng 

Giêng năm 1932, là một cuộc chiến tranh ác liệt giữa quân đội Dân Quốc và Nhật Bản. Sau 

đợt tấn công thắng lợi ngày Mười Tám tháng Chín năm 1931, Nhật chiếm lĩnh ba tỉnh Đông 

Bắc Trung Hoa, lập ra Mãn Châu quốc, đưa vua Phổ Nghi của nhà Thanh bị cách mạng Tân 

Hợi truất phế trước đó lên làm vua bù nhìn. Nhật dùng Mãn Châu Quốc làm bàn đạp để thôn 

tính  Trung  Hoa,  nhòm  ngó  Thượng  Hải  vốn  là  một  hải  cảng  béo  bở.  Gã  gián  điệp  Xuyên 

Đảo Phương Tử (vốn là người Hán, thuộc dòng hoàng tộc nhà Thanh, có tên là Ái Tân Giác 

La  Hiển  Vu)  sai  năm  tăng  sĩ  người  Nhật  kiếm  cớ  gây  sự  vào  ngày  18  tháng  Giêng  ở  Tam 

Hữu Thực Nghiệp Xã ngoài tô giới Thượng Hải để người Hoa nóng mặt đánh đập họ. Một 

tăng nhân bị giết, một bị trọng thương. Mượn cớ đó, năm mươi người Nhật thuộc Nhật Kiều 

Thanh  Niên  Đồng  Chí  Hội  đã  đốt  rụi  Tam  Hữu  Thực  Nghiệp  Xã.  Chánh  phủ  Nhật  ngay 

lập tức tuyên chiến với Trung Hoa, dẫn đến cuộc chiến quy mô ngày Hai Mươi Mốt tháng 

Tám:  Khởi  đầu,  hải  quân  Nhật  đem  2.300  quân  cùng  xe  tăng  tiến  vào  Thượng  Hải,  phong 

tỏa hải cảng, bến xe. Đến ngày 31 tháng Giêng, số quân Nhật đã tăng đến hơn 7.000. Ngày 

Một tháng Hai, Nhật Bản chính thức dùng máy bay ném bom Nam Kinh và một loạt các tỉnh 

thành  quan  trọng  dọc  Trường  Giang.  Chánh  quyền  Trung  Hoa  Dân  Quốc  phải  di  tản  sang 

Lạc  Dương.  Đến  đầu  tháng  Hai,  có  đến  một  vạn  quân  Nhật  tham  chiến.  Đồng  thời,  quân 

Nhật bỏ tiền thuê bọn du đãng đi đốt phá, cướp bóc các khu phố của người Hoa. Quân Dân 

Quốc kiên cường đánh trả, khiến 1.600 quân Nhật mất mạng. Tưởng Giới Thạch huy động 

nhiều quân đoàn, sai Trương Trị Trung chỉ huy tiến vào Thượng Hải đánh trả quyết liệt, kể 

cả sai Đệ Thập Bát Lộ Quân tiến vào Chiết Giang phòng ngự. Do đôi bên bị tổn thất nặng nề 

(quân Nhật chết tới bảy vạn người, Trung Hoa chết năm vạn, hai lộ quân Mười Chín và Năm 

bị xóa sổ hoàn toàn, nhà cửa tài sản bị tiêu hủy không thể tính trọn), qua trung gian của Anh, 

Pháp, Mỹ, Ý, đôi bên ký hòa ước đình chiến vào ngày Năm tháng Năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 31 of 327

bìa xong. Nếu không có chiến sự, lại còn phải in thêm bốn vạn cuốn nữa; 

nhờ  vào  công  cuộc  hoằng  pháp  này  mà  lưu  truyền  rộng  rãi  hòng  chấm 

dứt  cái  họa  sữa  độc.  Ông  tính  khắc  ván,  nếu  chuyện  này  đã  tiến  hành 

thì chẳng cần phải ngưng giữa chừng  (nếu mới khắc một hai trang thì ngưng 

 cũng được). Nếu không, cho thợ khắc một bản, in cho thật rõ nét thì chỉ in 

được sáu bảy ngàn cuốn. Nếu chiếu theo cách in của Thư Điếm, những 

nét chữ đều chẳng mười phần rõ rệt, sẽ in được hơn một vạn bản. 

Nếu  dùng  lối  sắp  chữ  bằng  cách  đúc  bản  kẽm  thì  phải  tạo  ra  mấy 

bức Chỉ Bản. Từ một bức Chỉ Bản có thể đúc được năm sáu bảy lần bản 

kẽm.  Mỗi  lần  in  bằng  bản  kẽm,  những  công  ty  ấn  loát  lớn  có  máy  in 

chạy bằng động cơ có thể in một vạn hay mười vạn, trăm vạn cuốn cũng 

không sao; những công ty ấn loát nhỏ chẳng mua nổi máy in chạy bằng 

động cơ vẫn in được hai ba vạn cuốn. Nếu chiến sự chẳng nổ ra, đối với 

những sách do Quang in, ông nguyện bỏ ra bao nhiêu tiền tùy ông phát 

tâm. Dẫu không bỏ tiền in, tôi cũng sẽ gởi cho Tứ Xuyên bao nhiêu đó 

gói sách. Biện pháp như vậy vừa đỡ tốn tiền, vừa đỡ mất công, lại chẳng 

cần phải giảo chánh, đối chiếu nhiều lần! 

Năm Dân Quốc 12, 13 (1923-1924), đối với những sách sắp được ấn 

hành, Quang đều bảo họ chế thành bốn bức Chỉ Bản [cho mỗi sách], giữ 

lại một bức để tự dùng, một bức gởi sang Tứ Xuyên, một bức gởi sang 

Cáp Nhĩ Tân, một bức gởi sang Tân Gia Ba để các nơi đều tự in được. 

Do  vậy  bèn  viết  thư  cho  ba  nơi  hỏi  họ  có  làm  được  hay  không?  Mỗi 

nơi đều gởi thư trả lời cho biết tiền giấy ở chỗ họ còn mắc hơn giá sách 

đã được in hoàn tất ở Thượng Hải cộng với cước phí gởi đi. Đã thế, kỹ 

thuật ấn loát còn kém xa Thượng Hải. Do vậy tôi đành xếp xó ý muốn 

gởi Chỉ Bản đi. Chuyện này tôi đã lo liệu vào năm Dân Quốc mười bảy, 

mười tám (1928-1929), ông đâu biết tường tận, vì thế mới phải dài dòng 

một phen!  (Ba giờ ba khắc ngày mồng Một tháng Bảy)

232. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ chín) 

Thư trả lời lần trước chắc ông đã đọc rồi. Do chiến sự nên Thượng 

Hải giao thông cách trở, chẳng thể gởi bằng đường máy bay. Bài khai thị 

ở  Linh  Nham  nói  vào  ngày  Mười  Bảy  tháng  Mười  mùa  Đông  năm 

ngoái, [khi ấy, Quang] từ đất Hỗ đến thẳng Linh Nham, nói ra vào ban 

đêm. Ngày hôm sau tôi liền về ngay Báo Quốc bế quan, chứ không làm 

Trụ Trì Linh Nham. Chiến sự ở Thượng Hải đã nổ ra, Tập Cần Sở nay 

đã ngưng hoạt động. Nếu chiến sự sớm kết thúc, sẽ tiếp tục in bốn vạn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 32 of 327

cuốn nữa  (thoạt đầu là ba vạn, lần sau ba vạn nữa), có được mười vạn cuốn 

để truyền bá thì đời sau chẳng đến nỗi thường mắc phải cái họa do sữa 

độc mà trẻ con bị chết nữa! Món tiền mười đồng sẽ dùng làm chi phí ấn 

tống. 

Quang  khá  sợ  bôn  ba,  chẳng  những  không  muốn  đến  những  xứ  Tứ 

Xuyên, Tương (Hồ Nam), Cam (Cam Túc), mà ngay cả Linh Nham cũng 

không  muốn  qua.  Chết  -  sống  có  mạng,  há  nên  nhọc  nhằn?  Huống  chi 

tuổi  già  khí  lực  suy  nhược,  bôn  ba,  nhọc  nhằn,  chẳng  bằng  trúng  bom 

chết  sung  sướng  hơn,  huống  chi  chưa  chắc  đã  bị  trúng  bom?  Do  vậy, 

trọn  chẳng  có  một  ý  niệm  dời  sang  nơi  khác!  (Ngày  Hai  Mươi  Lăm  tháng 

 Bảy)

233. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười) 

Từ chức, rảnh rang chuyên tu Tịnh nghiệp, thật may mắn! Những kẻ 

hoằng  pháp  hiện  thời  phần  nhiều  thích  tự  lập  chương  trình,  chẳng  chịu 

làm theo cách thức đỡ tốn tâm lực, đỡ tốn công sức của tiền nhân. Tuy 

tâm ấy rộng lớn, nhưng luận đến lợi ích thật sự thì sẽ kém hơn pháp môn 

Tịnh Độ do cổ nhân đã lập rất nhiều. Nhằm phô mình là bậc thông gia, 

nên  chẳng  y  theo  pháp  tắc  của  người  trước  đã  lập.  Nếu  là  bậc  thượng 

thượng thượng thượng căn thì được. Nếu không, cố nhiên hãy nên dụng 

công nơi đỡ tốn tâm lực thì mới dễ được lợi ích  (ngày Hai Mươi Ba tháng 

 Bảy) 

234. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười một)

Sách  Hiếu  Kinh  Lược  Nghĩa  đã  xem  qua  một  lần,  lời  bàn  luận  hết 

sức  tinh  thuần,  đúng  đắn,  chỉ  có  điều  trong  chương  Quảng  Dương 

Danh27, bài bác cái học của thế tục, giải thích lầm ý nghĩa chữ Danh là 

“danh dự”, như vậy thì [cái Danh ấy] cũng gần giống như cái được gọi 

là “lợi ích”, chẳng khác chi mấy. Phàm cái danh của bậc quân tử làm sao 

27 Quảng Dương Danh (rộng nêu danh) là chương thứ 14 trong Hiếu Kinh (được coi là do 

Tăng  Tử  trước  tác).  Tuy  gọi  là  Chương,  nhưng  thật  ra  chỉ  là  một  đoạn  rất  ngắn  như  sau: 

 “Tử viết: Quân tử chi sự thân hiếu, cố trung khả di ư quân. Sự huynh đễ, cố thuận khả di ư 

 trưởng. Cư gia lý, cố trị khả di ư quan. Thị dĩ hành thành ư nội, nhi danh lập ư hậu thế hỹ” . 

Trong bài Áp Dụng Tư Tưởng của Hiếu Kinh Vào Cách Quản Trị Xí Nghiệp, ông Hác Chí 

Cường  đã  giảng  câu  nói  này  như  sau:  Khổng  Tử  nói:   “Quân  tử  thờ  cha  mẹ  có  hiếu,  ắt  sẽ 

 mở rộng ra thành thờ vua trung thành. Đối xử hòa thuận với anh, ắt sẽ mở rộng thành hòa 

 thuận  với  người  trên.  Xử  sự  công  bằng  phân  minh  trong  gia  đình  sẽ  cai  trị  đúng  đắn.  Do 

 vậy, hành hạnh hiếu khiến nó trở thành nề nếp từ bên trong thì sẽ lưu danh cho hậu thế”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 33 of 327

đứng riêng ngoài danh dự cho được?28 Chỉ cần Danh xứng với Thực thì 

được  gọi  là  quân  tử.  Nếu  không,  hoặc  là  cầu  danh  xuông,  hoặc  ắt  đến 

nỗi dùng đủ mọi thứ mong mỏi theo đuổi, mua chuộc, chèo kéo thì cái 

danh [đạt được bằng kiểu tà vạy] ấy sẽ bị trời tru diệt, quỷ quở trách là 

điều chắc chắn không sai chạy. Nói đến lợi ích thì trọn hết bổn phận của 

con, bầy tôi, em, bạn, há lẽ nào chẳng có lợi ích? Lấy thân làm gương, 

người ta nhìn vào bắt chước theo, lẽ nào chẳng phải là lợi ích? Lời lẽ ấy 

hết sức sai trái, tuy hoàn toàn chưa báng Phật, nhưng trong câu nói ấy đã 

chứa sẵn thói tệ bài bác những điều lợi người lợi vật. Đang trong lúc cậy 

mạnh nuốt yếu, tự tư tự lợi đến cùng cực này, sao lại dùng những thứ lời 

lẽ ấy khiến cho con người dấy tâm coi rẻ những chuyện tạo lợi ích vậy? 

Ôi! Muốn dựng cờ thuần Nho để mong thiên hạ đời sau sẽ chỉ vào ta 

ca ngợi: “Đang trong thời ấy có vị tiên sinh ấy có thể tận tụy thực hiện 

đạo làm con, bầy tôi, em, bạn để kế thừa người trước, mở mang lối học 

cho  đời  sau,  khiến  cho  đạo  tâm  truyền  của  thánh  nhân  được  còn  mãi 

chẳng dứt!” [Nếu làm như vậy], dẫu cho người đời thuở ấy sẽ thuận theo 

hoặc  chống  trái  cũng  đều  không  quan  tâm  thì  còn  được.  Chứ  nếu  vẫn 

muốn cho những kẻ chẳng hiểu văn nghĩa và chỉ coi nói xuông là thực 

hành  sẽ  đều  thực  hiện  trọn  vẹn  đạo  “con,  bầy  tôi,  em,  bạn”  mà  chẳng 

nhờ vào nhân quả, báo ứng, lợi ích, họa hại thì những điều mong mỏi ấy 

cũng chỉ là danh xuông mà lợi ích cũng chẳng thể đạt được!  (Ngày mồng 

 Hai tháng Bảy) 

28 Đoạn này hơi khó hiểu nên chúng tôi xin mạn phép giải thích thô thiển như sau: Để được 

gọi là quân tử thì phải có đủ phẩm đức của bậc quân tử. Chữ Danh được nói trong chương 

Quảng Dương Danh của Hiếu Kinh là thanh danh được ngàn đời ca tụng, chứ không phải là 

danh dự (tiếng tăm). Nếu hiểu chữ Danh là danh dự như trong sách Hiếu Kinh Lược Nghĩa 

đã giảng thì rất hẹp, hóa ra con người thực hiện lòng hiếu, hòa thuận với anh em, xử sự công 

bằng  phân  minh,  nói  rộng  là  trung  với  vua,  tôn  kính  người  trên,  cai  trị  sáng  suốt  đều  chỉ 

nhằm cầu lợi là được tiếng khen nhất thời (tức là làm lành vì cái tâm cầu danh), chứ không 

phải thật tâm muốn tu dưỡng phẩm đức của bậc quân tử để đạt được mục đích chân chánh là 

khiến cho người ta nhìn vào bắt chước cùng tu dưỡng những phẩm đức ấy ngõ hầu cõi đời 

lẫn con người đều tốt đẹp hơn, nên Tổ mới nói:  “Như vậy thì [cái Danh ấy] cũng gần giống 

 như cái được gọi là ‘lợi ích’, chẳng khác chi mấy!”  Tổ nhấn mạnh, cái danh của bậc quân tử 

là do trọn đủ phẩm đức của bậc quân tử nên mới được tiếng tăm là bậc quân tử  (“phàm cái 

 danh của bậc quân tử làm sao đứng riêng ngoài danh dự cho được. Chỉ cần Danh xứng với 

 Thực thì được gọi là quân tử”).  Hễ trọn vẹn phẩm đức thì tự nhiên có tiếng tốt, đồng thời 

nêu  gương  cho  muôn  đời;  chứ  không  phải  chỉ  dùng  những  cách  mua  danh,  tô  vẽ  mà  được 

tiếng là quân tử, để tiếng thơm cho đời sau  (“Nếu không, hoặc là cầu danh xuông, hoặc ắt 

 đến nỗi dùng đủ mọi thứ mong mỏi theo đuổi, mua chuộc, chèo kéo, thì [do đạt được] cái 

 danh ấy [bằng kiểu tà vạy như thế] sẽ bị trời tru diệt, quỷ quở trách là điều chắc chắn không 

 sai chạy). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 34 of 327

235. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười hai) 

Thư trả lời cuốn Hiếu Kinh Lược Nghĩa chắc ông đã nhận được rồi. 

Đọc  bài  văn  kỷ  niệm  Khổng  Tử,  [biết  ông]  quả  thật  đã  thấy  được  chỗ 

cương yếu, nhưng giảng đạo lý thì được, chứ còn muốn nhờ vào đó để 

vãn hồi thế đạo nhân tâm thì vẫn là một bánh xe, một cái cánh, hơi khó 

thâu  được  hiệu  quả  thật  sự!  Tiên  vương  làm  cho  đời  yên,  dân  lành  thì 

phải  vừa  có  giáo  hóa  vừa  có  luật  lệ.  Đang  trong  thời  lòng  người  thuần 

thiện, chỉ nói đến lý người ta sẽ tự phục tùng. Hiện nay đang là thời thế 

nào, ông chỉ biết giữ nề nếp cũ, chẳng biết biến thông! Nếu chỉ giữ cái 

danh  “thuần  Nho”  thì  được,  chứ  [dùng  nề  nếp  ấy  để]  xoay  chuyển  cái 

tâm của khắp mọi kẻ trung hạ sẽ khó lắm! Vì thế, hãy nên dùng lý nhân 

quả báo ứng để phụ giúp, đấy gọi là “giáo hóa và luật lệ cùng thi hành” 

vậy!  (Nhân quả cũng giống như luật lệ, xử phạt, đều mang [tác dụng] có thể chiết 

 phục những kẻ ương ngạnh lẫn kẻ hiền lương). 

Ông  giữ  phận  nhà  Nho  cũng  chẳng  phải  là  không  thể  nêu  tỏ  nhân 

quả, phước thiện, họa dâm, thuận theo [lẽ phải] thì tốt lành, trái nghịch 

thì xấu xa. Há nhà Nho cũng chẳng nên nhắc đến những giáo huấn như 

 “sửa  đổi  đức  mình  sẽ  vĩnh  viễn  hưởng  nhiều  phước”29…  của  cổ  thánh 

tiên hiền ư? Ngũ Phước, Lục Cực trong sách Hồng Phạm đã thật sự dạy 

con người về lý nhân quả ba đời. Trong sách Nho, điều này sâu xa nhất, 

quan trọng nhất. Tiên Nho chẳng tin có đời trước, đời sau, vì thế quy hết 

về hoàng cực30, trọn chẳng chịu tỏ rõ những chỗ sâu xa, chứa đựng kín 

đáo  [trong  những  lời  dạy  trong  kinh  điển  đạo  Nho],  đến  nỗi  do  không 

biết nhân quả mà hiện ra những dạng hành vi cầm thú như phế kinh điển, 

phế  luân  thường  v.v…  Nay  đang  trong  lúc  những  tướng  trạng  ấy  hiển 

hiện  lớn  lao  mà  vẫn  cứ  một  mực  noi  theo  đường  lối  nói  Lý,  ắt  sẽ  tốn 

nhiều công sức mà chỉ đạt được hiệu quả ít ỏi! 

[Trong  sách]  Hồng  Phạm,  Ngũ  Phước  là   “thọ,  phú,  khang  ninh,  du 

 hiếu  đức,  khảo  chung  mạng”   (sống  lâu,  giàu  có,  bình  yên  khỏe  mạnh, 

ham chuộng đức hạnh, chết tốt lành). Năm điều này há có phải do kẻ làm 

vua quyết định ư? Lục Cực là “hung, đoản chiết, tật, ưu, bần, ác nhược”  

(xui xẻo; chết yểu; bệnh tật; lo lắng; nghèo cùng; xấu xí, yếu đuối) cũng 

29 Đây là những câu thơ trong phần Đại Nhã ca tụng Văn Vương:  “Vô niệm nhĩ tổ, duật tu 

 quyết đức, vĩnh ngôn phối mạng, tự cầu đa phước”  (Sao không nghĩ đến ông nội của ngươi? 

Sửa đổi đức mình, hằng được gọi là xứng với mạng trời, tự cầu nhiều phước). 

30 Hoàng Cực: Ngôi vua địa vị cao quý nhất trong thiên hạ nên gọi là Hoàng Cực. Tống Nho 

khi giải thích nguyên nhân tạo thành Ngũ Phước, Lục Cực đều quy hết vào sự cai trị của nhà 

vua. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 35 of 327

chẳng  phải  do  nhà  vua  quyết  định!  Thật  ra  [sách  Hồng  Phạm  nói  tới] 

những điều này chính là nêu đại lược về nhân trước, quả sau, ước theo 

đời trước, đời này mà luận đạo trời “phước thiện, họa dâm” vậy. Thật ra, 

trời cũng không có quyền, chẳng qua thuận theo điều thiện, điều ác do kẻ 

đó đã tạo mà ban [phước, giáng họa]. Nho gia gọi đó là Mạng. Mạng ấy 

cũng là tự làm, tự chịu, trời đâu có hậu đãi kẻ này, tệ bạc với kẻ kia? 

Chỉ  có  mình  đức  Phật  nêu  tỏ  lớn  lao  lý  tam  thế.  Thánh  hiền  Nho 

giáo  cũng  nêu  đại  lược  đầu  mối,  chứ  không  như  bọn  Lý  Học  do  muốn 

khác  biệt  với  Phật,  rốt  cuộc  vứt  bỏ  cái  gốc  lớn  lao  để  thánh  nhân  bình 

trị  thiên  hạ  không  bàn  tới,  chỉ  muốn  dùng  thuyết  “tận  nghĩa,  tận  phận” 

để hoằng dương Nho giáo hòng khơi gợi, giáo hóa con người. Đủ thấy 

tri  kiến  của  bọn  họ  lệch  lạc,  trái  nghịch  cả  thánh  lẫn  trời!  Nếu  chẳng 

ước  theo  cái  nhân  đời  trước  để  luận  Ngũ  Phước,  Lục  Cực  thì  sự  thuận 

theo hay trái nghịch [thiên lý] lấy đâu để thi thố? Đáng thương thay cho 

những nhà Nho đời sau! Đáng thương thay, mọi kẻ dân đen trong thiên 

hạ bị lũ người “cao minh” ấy móc bỏ con mắt “mong thành thánh, thành 

hiền, vui theo mạng trời!” Chẳng biết lời Quang nói ở đây là móc bỏ con 

mắt của người ta hay ban cho người ta ánh sáng? Xin ông hãy cân nhắc! 

 (Người biên tập nhận xét: Châu Tử tuổi già mù mắt, há chẳng phải là quả báo đó ư? 

 ) 

Chỉnh  lý  Phật  giáo  quả  thật  là  nhiệm  vụ  trọng  yếu  để  hộ  pháp, 

nhưng phải xét kỹ điều lợi, lẽ tệ, ngõ hầu được lợi ích thật sự. Đối với 

việc  đưa  Tăng  sĩ  sang  Tây  Tạng  du  học,  toan  tính  trao  đổi  Phật  pháp 

giữa Tứ Xuyên và Tây Tạng, quả thật là kế hoạch của kẻ chỉ hiểu Phật 

pháp bề ngoài! Phật pháp nước ta, pháp nào cũng hoàn bị, chỉ có pháp bị 

kém thiếu là Mật Tông31. Nói đến chuyện trao đổi thì phải hiểu rõ pháp 

sẵn  có,  [rồi  nếu]  có  thừa  sức  thì  mới  học  Mật  Tông  của  họ  để  phụ  trợ 

cho các tông đã sẵn có. Nay do các vị Tăng chưa từng dốc sức nơi các 

tông,  lại  bảo  họ  theo  học  với  gã  ma  vương  X…  đang  lưu  ngụ  tại  vùng 

Tây Khang. Sau khi học xong, ắt sẽ hoại loạn Phật pháp, gây nghi ngờ, 

khiến chúng sanh bị lầm lạc, nghi ngờ, như những gã Y.… kia muốn đả 

đảo, đoạn trừ đạo của nhị đế, tam vương. Điều này có ảnh hưởng lớn đối 

với Nho giáo lẫn Phật giáo. Ông là người hiểu lý, một phen hảo tâm của 

ông  Lưu  cố  nhiên  chẳng  thể  không  tuân  theo,  nhưng  xưa  nay  lập  pháp 

31 Thật ra đây chỉ là cách nói thuận theo thế tục, chứ thật ra kinh điển Mật Tông trong Hán 

Tạng rất nhiều và rất hoàn bị, nhưng so với các tông khác thì kinh điển Mật Tông ít được 

chú  giải  cũng  như  không  được  hoằng  dương  rộng  rãi.  Hơn  nữa,  Mật  Tông  Tây  Tạng  quá 

nhấn mạnh đến khái niệm Tính Lực (Shakti) nên không phù hợp với truyền thống lễ giáo của 

người Trung Hoa cho lắm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 36 of 327

đều phải dò hỏi những bậc thông sáng rồi mới có thể thi hành. Há lẽ nào 

chẳng tính lợi - hại, chỉ nhận được phương cách bèn thực hiện ngay mà 

là  đúng  hay  sao?  Nếu  chẳng  thấy  ma  tri  ma  kiến  của  lũ  X…  thì  còn 

được;  chứ  đã  biết  chúng  là  ma  rồi  mà  vẫn  cứ  khiến  cho  kẻ  chưa  trở 

thành  ma  học  theo  lũ  ma  thì  người  ta  chẳng  trở  thành  ma  dân,  ma  nữ 

cũng là chuyện hiếm hoi lắm! Chuyện này quan hệ rất lớn, Quang chẳng 

thể không nói! 

Nhưng những điều Quang nói với ông chớ nên nói thẳng thừng với 

những kẻ chẳng hiểu biết, mà phải uyển chuyển, nói vòng vo, dẫn những 

điều họa thuở trước để làm gương tày liếp cho xe sau [khỏi đi vào vết đổ 

của xe trước] thì mới nên!  (Trước hết, hãy học những Phật pháp sẵn có. Chẳng 

 học  những  pháp  ấy  chính  là  bỏ  của  quý  trong  nhà  để  đi  ăn  xin  vậy).  Chẳng  học 

Phật  sẽ  chẳng  thể  biết  Nho,  không  hoằng  Nho  sẽ  không  cách  gì  hoằng 

dương Phật pháp được! Ngũ Luân, Tam Cương đều là chuyện thuộc Lục 

Độ Vạn Hạnh của Bồ Tát. Chương trình của Phật Giáo Tân Thanh Niên 

Hội nọ nhằm dạy người hành Lục Độ Vạn Hạnh, nhưng trong tám đại sứ 

mạng của họ, không có một chữ nào nhắc đến nhân quả, báo ứng, cương 

thường,  luân  lý  và  Tịnh  Độ,  tôi  chẳng  biết  họ  hành  Lục  Độ  Vạn  Hạnh 

bằng  cách  nào!  Chuyện  này  cũng  do  người  bạn  tên  X…  của  ông  đệ  tử 

Y…  [đề  xướng].  Xin  ông  đọc  xong  [thư  này],  hãy  giao  cho  ngọn  lửa, 

đừng đưa cho người khác xem để khỏi bị bè đảng bọn chúng đố kỵ  (Ngày 

 Mười Tám tháng Bảy) 

236. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười ba) 

Hôm trước hòa thượng Chân Đạt từ Thượng Hải đến đây, cầm theo 

thư  của  cư  sĩ  và  bản  thảo  Diễn  Giảng,  đọc  xong  khôn  ngăn  hoan  hỷ. 

Mấy năm trước Dương Lệ Đường đã từng đề xướng khá nhiều, nên cư sĩ 

đem bức thư ấy in ra hai bản. Về sau, [ông Dương] muốn soạn sách Nho 

Thích Nhất Quán, toan nhờ Quang viết lời tựa, cậy Tạng Quán Thiền ở 

Sơn Đông chuyển lời tới Quang. Quán Thiền cũng chẳng nói ông Dương 

ở đâu, Quang cũng chẳng hỏi, cứ giao bài tựa cho Quán Thiền. Năm sau, 

ông Dương gởi thư cảm tạ, cũng do Thượng Hải Cư Sĩ Lâm chuyển đến. 

Từ đấy trọn không có tin tức gì nữa, đã 4, 5 năm rồi! Quang hỏi Cư Sĩ 

Lâm: “Lệ Đường có từng gởi thư đến hay không?” Họ thưa: “Không!” 

Chắc  là  ông  ta  đã  buông  thân  tâm  xuống,  thiết  thực  dụng  công,  muốn 

làm  cho  đạo  Phật,  đạo  Nho  được  rực  sáng  trong  cõi  đời  cũng  không 

chừng! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 37 of 327

Lời  giảng  của  ông  rất  hay,  quả  thật  [đã  nêu  ra  được]  những  nghĩa 

trọng  yếu  căn  bản.  Chỉ  có  đoạn  luận  về  [khái  niệm]  Thiên  Mạng  của 

Khổng Tử trong chương thứ nhất là hoàn toàn noi theo cách [diễn giải] 

của Tống Nho, hoàn toàn trái nghịch với lý, danh, nghĩa trong kinh Thi, 

kinh Thư, kinh Dịch, kinh Xuân Thu của Khổng Tử! Các sách Nho nói 

đến Trời có phần nào giống như ý nghĩa Đệ Nhất Nghĩa Thiên32 nơi lý 

tánh  trong  Phật  giáo.  Tống  Nho  thấy  nghĩa  này  cao  sâu,  liền  ăn  trộm 

danh  nghĩa  để  tự  đề  cao;  do  muốn  tranh  chấp  xung  đột  với  Phật  giáo, 

nên rốt cuộc đem sự thực diễn giải thành lý xuông. Ông học Phật nhiều 

năm,  sao  vẫn  chưa  biết  lỗi  của  Tống  Nho,  vẫn  muốn  phỏng  theo  Tống 

Nho  để  mở  mang  chánh  tri  cho  người  khác  vậy?  Sự  -  lý,  tánh  -  tướng, 

tu - chứng, nhân - quả v.v… trong Phật giáo chớ nên lẫn lộn. Tống Nho 

chuyên  công  nhận  Lý  Đế  sâu  nhất,  còn  những  sự  tướng  khác  đều  nhất 

loạt mạt sát. Vì thế, họ bài xích nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi, bảo 

Thiên chính là Lý, quỷ thần là lương năng của hai khí (Âm - Dương). Do 

vậy, những kẻ có mắt không tròng tuân phụng học thuyết ấy, mọi người 

đều nghĩ nhân quả báo ứng sanh tử luân hồi là pháp để Phật lừa người. 

Dẫu có kẻ thấy được [thuyết ấy là sai], nhưng do cái tâm mong mỏi môn 

đình được vẻ vang sáo rỗng quá mạnh, muốn cho trăm năm sau sẽ được 

[hậu thế coi là những vị tiên hiền Nho giáo] chánh yếu [cần được đưa] 

vào thờ trong Văn Miếu, cũng chẳng thể không “ai nói sao, ta cũng hùa 

theo vậy!” 

Đạo Học được nêu tỏ là do Tống Nho, mà Đạo Học cũng bị diệt bởi 

Tống  Nho!  Từ  đấy  về  sau,  quá  nửa  con  người  đều  coi  nhân  quả,  sanh 

tử, luân hồi là chuyện mờ mịt, đến nỗi thiện không có gì để khuyên, ác 

không có gì để phạt! Do chưa có phong hóa Âu Tây [tràn sang] nên vẫn 

còn  duy  trì  được  đạo  làm  người.  Gần  đây,  phong  hóa  Âu  Tây  dần  dần 

lan  sang  phương  Đông,  khiến  cho  học  thuyết  “phế  kinh  điển,  phế  luân 

thường,  bỏ  hiếu,  vứt  thẹn,  giết  cha,  giết  mẹ”  và  những  hành  động  thực 

hiện  học  thuyết  ấy  đều  được  công  khai  diễn  ra.  Gốc  họa  ấy  hoàn  toàn 

32  Đệ  Nhất  Nghĩa  Thiên  (hay  còn  gọi  là  Nghĩa  Thiên)  là  từ  ngữ  để  gọi  chư  Phật,  Bồ  Tát, 

hoặc hàng Thập Trụ Bồ Tát. Do các vị ấy đã khéo hiểu diệu lý Đệ Nhất Nghĩa Đế nên được 

sánh ví là Trời, vì thế mới gọi là Nghĩa Thiên. Đệ Nhất Nghĩa Đế (Paramārtha-satya) còn có 

những tên gọi khác như Chân Đế, Nghĩa Đế, Thánh Đế, Niết Bàn, Chân Như, Thật Tướng, 

Trung Đạo, Pháp Giới, chính là chân lý sâu mầu vô thượng, bậc nhất trong các pháp nên gọi 

là Đệ Nhất Nghĩa Đế. Theo quan điểm Đại Thừa, Đệ Nhất Nghĩa Đế là chân thật thấy biết 

Chân Đế và Tục Đế, hiểu rõ mối quan hệ không thể tách rời của chúng. Chân Đế và Tục Đế 

giống như nước và sóng, không còn thấy sự khác biệt giữa Chân Đế và Tục Đế nữa thì gọi là 

Đệ Nhất Nghĩa Đế. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 38 of 327

do  Tống  Nho  mà  ra.  Quang  mỗi  lần  nghĩ  đến,  khôn  ngăn  đau  xót  cho 

Nho giáo. Ngẫu nhiên nói với một hai người tri kỷ về nghĩa lý này, trọn 

chẳng một ai bảo là không đúng. Trong thuở bọn họ đề xướng học thuyết 

ấy, ý họ chỉ sợ người ta chê “nghĩa lý trong Nho giáo nông cạn hơn Phật 

giáo”,  bèn  dùng  những  nghĩa  này  để  duy  trì,  mong  sao  chẳng  đến  nỗi 

người đời sau trong thiên hạ hoàn toàn sùng phụng Phật giáo, coi thường 

Nho giáo, chẳng biết rốt cuộc mấy trăm năm sau thành ra kết quả này! 

Đúng  là  “muốn  làm  rạng  rỡ  Nho  giáo,  lại  thành  ra  diệt  trừ  Nho  giáo” 

vậy, buồn thay! 

Chúng ta chẳng biết được bổn địa của các vị thánh nhân Nho giáo; 

nhưng hễ luận về Nho thì phải chiếu theo thân phận, địa vị do Nho giáo 

đã lập ra mà bàn luận thì mới chẳng mắc khuyết điểm. Những điều ông 

nói  sau  phần  ấy  đều  tốt  đẹp,  nhưng  chỉ  do  mỗi  một  đoạn  này,  Quang 

đã  biết  lòng  ông  bội  phục  Tống  Nho,  cố  chấp  quá  cứng  chắc.  Đang 

trong thuở đủ mọi thứ diệt trừ Nho giáo này, mà vẫn chẳng biết vì đâu 

có  chuyện  ấy,  vẫn  phỏng  theo  khuôn  sáo  cũ  kỹ  ấy,  muốn  cho  hiện  tại 

mai sau đều cùng noi theo lời lẽ chấp lý phế sự của Tống Nho. Ông lại 

muốn  dâng  [những  lời  diễn  giảng  ấy]  lên  Lệ  Đường;  nếu  Lệ  Đường  là 

bậc thông suốt thật sự, quyết chẳng tán thành, chấp nhận thuyết này của 

ông! Nếu vẫn [đem những lập luận ấy] ghép vào ngôn luận của người ta, 

tức là biến Lệ Đường thành hạng chấp lý phế sự, họa ấy há thể cùng cực 

được chăng? Do vậy, Quang chẳng gởi [sách diễn giảng của ông] cho Lệ 

Đường,  mà  nói  đại  lược  tâm  bệnh  của  Tống  Nho,  và  do  [tâm  bệnh]  ấy 

mà trở thành tình thế cực ác “biến người trong khắp thiên hạ đều giống 

như loài thú” trong thời buổi này! 

Nếu ông nghĩ Quang nói chẳng đúng, xin hãy đọc những chỗ nói về 

Trời trong kinh Thi, kinh Thư, kinh Dịch, kinh Xuân Thu. Xem xong sẽ 

biết Tống Nho sai lầm hay Quang nói bậy! Đối với những chỗ Mạnh Tử, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 39 of 327

Tuân Tử, Cáo Tử33 và tất cả các sách Nho nói đến Tánh, nếu chiếu theo 

những điều được Nho gia đề cao để bàn luận thì Quang chẳng dám chõ 

miệng vào; chứ luận theo nhà Phật thì những điều họ luận về Tánh đều 

thuộc về Tình34. Tuy họ gọi nó là Tánh, chẳng thể gọi là tánh Chân Như 

bất biến! Nếu lơ mơ chỗ này, dẫu có thể lợi người thì vẫn ngầm ẩn nguy 

cơ khiến cho người ta bị lầm lẫn. Nếu biết là Tình thì nói là thiện, là ác 

hay thiện - ác lẫn lộn đều được. Nếu tưởng đấy là Phật Tánh Chân Như 

bất biến thì [tuy] có nói là thiện cũng vẫn là lời thừa thãi vô ích, huống là 

nói thiện và ác lẫn lộn ư? Những người đại thông minh xưa nay thường 

thích tự lập môn đình, chẳng chịu “người khác nói sao ta cũng bảo vậy”, 

cho nên đến nỗi có những thứ nghị luận như thế. Đúng là “thế giới vốn 

 thanh bình, chỉ có con người tự nhiễu loạn”!  

Hơn nữa, ông hâm mộ tiếng tăm của Lệ Đường đã lâu, muốn được 

ông ấy giùi mài, sao không nhờ người khác chép lại bản thảo này cho rõ 

ràng, mà cứ để nguệch ngoạc như vậy? Thật đã đánh mất cái tình giao 

hữu  đấy!  Quang  lòng  dạ  thẳng  tuột,  ăn  nói  thẳng  băng,  chẳng  bận  tâm 

người  ta  có  chấp  nhận  là  đúng  hay  không.  Mong  hãy  sáng  suốt  thông 

cảm!  (Học thuyết của Dương Châu trọn chẳng có ích mảy may gì cho cõi đời, há 

 nên đem so với Mặc Tử để bàn tới bàn lui?) 

Hơn  nữa,  ông  Hứa  Chỉ  Tịnh  đã  từng  tu  bổ  đại  lược  sách  Lịch  Sử 

Thống  Kỷ,  ông  Lý  Kỳ  Khanh  tính  đem  khắc  ván  để  mong  sách  được 

lưu truyền vĩnh viễn  (Ông ta thỉnh một người viết chữ theo kiểu thời Tống thật 

 đẹp,  viết  xong  đem  khắc  cũng  thật  tốt  đẹp,  chẳng  tiếc  tiền  công).   Bản  này  cần 

phải sau hai năm nữa mới in ra sách được. Nay lại bảo nhà in chiếu theo 

33 Tuân Tử (313-238 trước công nguyên) tên là Huống, tự là Khanh. Ông là một trong những 

nhà tư tưởng của nước Triệu sống vào thời Chiến Quốc, chủ trương Tánh Ác Luận (tức con 

người  sanh  ra  bản  tánh  sẵn  ác),  thường  bị  Mạnh  Tử  và  những  nhà  Nho  thuộc  trường  phái 

Tánh Thiện phê phán. Tư tưởng của ông chú trọng đến Lễ, chú trọng đến khuôn phép, luật 

lệ trong xã hội. Ông tôn sùng Khổng Tử nhưng đả kích Mạnh Tử và Tử Tư, cho rằng chính 

mình và Tử Cung mới là những người thật sự kế thừa học thuyết của Khổng Tử. Tuân Tử 

cho  rằng  con  người  bị  chi  phối  bởi  dục  vọng,  nếu  dục  vọng  không  được  thỏa  mãn  sẽ  nẩy 

sanh tranh chấp. Do vậy, tánh con người là ác, cần phải dùng lễ pháp để uốn nắn. Ông chủ 

trương con người và trời có chức phận khác biệt, con người có thể khống chế thiên mạng để 

sử dụng theo mục đích. 

Cáo Tử (không rõ năm sanh và mất) tên Bất Tường (có thuyết nói Bất Hại), là học trò của 

Mặc Tử, giỏi biện luận, giảng nhân nghĩa, chủ trương tánh con người giống như nước, nước 

không phân biệt, không phân chia thiện hay ác. Tư tưởng này được ghi chép lại trong thiên 

Cáo Tử của sách Mạnh Tử, chứ Cáo Tử không để lại trước tác nào. 

34 Theo Thích Thị Yếu Lãm, Tình chính là tác dụng thấy biết của Thức đã bị những vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  làm  cho  ô  nhiễm,  lệch  lạc,  chấp  nhặt.  Sách  nói  thêm:   “Tình 

 chính là gốc của thị - phi, lợi - hại v.v…” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 40 of 327

cách  trình  bày  trước  đây  để  sắp  chữ,  cũng  cho  sắp  chữ  hai  loại,  để  họ 

làm  thong  thả,  không  gấp  gáp.  Ước  chừng  trong  năm  nay  chắc  có  thể 

in ra sách. Bản này sắp chữ xong, sẽ cho làm Chỉ Bản kỹ càng, [bởi lẽ] 

tám bức Chỉ Bản được làm vào năm ngoái đều bị cháy rụi, [nay cho làm 

lại Chỉ Bản] để sau này ai nấy đều cùng được đọc bản hoàn chỉnh này. 

Không có chuyện gì đừng gởi thư đến để khỏi nhọc trí đôi bên. Đối với 

hai cuốn sách của ông X… được gởi kèm theo thư này, người thật sự có 

chánh tri kiến há chịu ăn nói như thế ư? Cú kêu ụt rúc35, ai nghe những 

tiếng ấy? Cần gì phải nhắc tới nữa!  (Ngày Mười Ba tháng Năm)

237. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười bốn)



Thế  đạo  ngày  nay  chính  là  thế  đạo  hoạn  nạn;  muốn  ở  trong  cảnh 

hoạn  nạn  mà  chẳng  gặp  hoạn  nạn,  nếu  chẳng  chí  thành  khẩn  thiết  trì 

niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  sẽ  chẳng  thể  được!  Huống  chi  ông  làm 

trưởng ấp, đang trong lúc thổ phỉ, binh lính hoành hành, nếu chẳng cậy 

vào từ oai của đức Phật, cứ muốn dùng tài trí của chính mình để lo liệu 

sẽ  khó  như  lên  trời,  nguy  hiểm  như  bước  trên  băng.  Nếu  ôm  tấm  lòng 

đại từ bi trừ bạo an lương, lỡ gặp phải những hạng hung ác như vậy thì 

thế  tất  nhiên  là  phải  xử  trị,  nhưng  phải  giữ  tấm  lòng  xót  thương  thì  sẽ 

chẳng tự đến nỗi kết oán và gặp họa. 

Năm  ngoái,  một  đệ  tử  là  Tào  Vận  Bằng  làm  huyện  trưởng  huyện 

Quảng Đức, tỉnh An Huy, do chủ trì án tử hình một người, bè đảng của 

hắn  mưu  tính  báo  cừu.  Trong  tháng  Mười  Một,  ông  ta  trở  về  Thượng 

Hải, đến ngày Mười Ba tháng Chạp, mười gã đến nhà hỏi ông ta có nhà 

hay không. Vợ ông ta bảo: “Đã đi ra ngoài rồi!” Bà vợ và đứa con gái 

mười  chín  tuổi  cũng  quy  y  với  Quang,  thấy  tình  thế  ấy,  chí  tâm  niệm 

Quán Âm. Bọn giặc lục soát rương tráp, tìm được một xấp tiền hai ngàn 

đồng và hơn một trăm đồng tiền hiện thời, bèn ngồi trong nhà chờ ông 

ta trở về. Ông ta về đến nhà, thấy mười gã đều cầm súng, hỏi nguyên do, 

chúng  nói  để  báo  cừu.  Hỏi:  “Do  chuyện  gì?”,  họ  nói  [báo  cừu]  cho  kẻ 

bị ông ta xử tử hình. [Bọn chúng] hỏi [ông Tào] vì sao phải tử hình, ông 

bèn cho biết do cấp trên hạ lệnh tử hình. Ông ta nói: “Đấy là do mệnh 

35  Nguyên  văn   “kiêu  minh,  kính  hào”   (Cú  kêu,  Kính  rúc).  Kính  (獍)  là  một  con  vật  theo 

truyền thuyết khi được sanh ra sẽ ăn thịt mẹ trước nên được coi là con vật bất tường. Thành 

ngữ  “kiêu minh kính hào”  chỉ những con vật có tiếng kêu mang lại điềm xui xẻo. Do chim 

Ụt ở Việt Nam là loài ăn đêm có tiếng kêu chói tai, gây cảm giác kinh hãi, sợ sệt, nên tiếng 

kêu của nó cũng thường được coi là mang đến điềm xui xẻo, chúng tôi dùng chữ Ụt để tạm 

diễn tả ý nghĩa của thành ngữ này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 41 of 327

lệnh  của  cấp  trên  chứ  không  phải  Tào  mỗ36  tự  giết”.  Bọn  giặc  không 

chịu là đúng. Ông ta hỏi: “Các ông có nhận được mặt Tào mỗ không?” 

Chúng bảo: “Nhận được”. Nói chuyện hồi lâu, bọn giặc nóng ruột, bảo 

mọi người: “Chúng ta hãy đi thôi, ngày mai lại tới”, rồi bỏ đi. Tào Vận 

Bằng cùng bọn giặc trò chuyện hồi lâu, hỏi chúng có nhận được mặt hay 

không mà chúng trọn chẳng nhận ra ông, mà cũng chẳng hỏi “ông là ai?” 

rồi bỏ đi, hẹn ngày mai lại đến. Bọn giặc bỏ đi rồi, Vận Bằng gọi điện 

thoại cho ngân hàng bảo đừng trao tiền, sợ bọn giặc lại đến, đưa cả nhà 

sang  Thanh  Đảo.  Thứ  cảm  ứng  này  nhiều  đến  nỗi  không  rảnh  rang  để 

viết ra. Có thể [dốc hết] thực lực trì niệm thì quyết định gặp dữ hóa lành. 

Trong bưu kiện của bản thảo Diễn Giảng có kèm theo một bộ Khuê 

Phạm,  đôi  ba  cuốn  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  hãy  bảo  con  em  đọc  kỹ, 

ngõ hầu chẳng đến nỗi hao tổn nguyên tinh, trở thành yếu đuối và chết 

yểu. Sư Minh Đạo lo liệu việc phát hành kinh sách cho Phật Giáo Tịnh 

Nghiệp Xã ở đường Hách Đức, Thượng Hải; nếu muốn thỉnh tất cả các 

sách để tặng cho người khác, hãy chiếu theo quy định gởi thư thẳng cho 

thầy ấy. 

238. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười lăm)

Nhận được thư, biết tấm lòng vì pháp vì dân vẫn như xưa, đủ chứng 

tỏ chí lực bền chắc, cứng cỏi, chẳng hời hợt, nông nổi như thói đời hiện 

thời. Phù Lăng là nơi Phật pháp chưa được truyền đến, lúc ban đầu mở 

mang  [truyền  bá  đạo  pháp]  nơi  ấy  chớ  nên  dốc  sức  ngay  vào  chỗ  cao 

sâu, mà trước hết hãy nên chỉ rõ:   “Chỗ cao sâu trong đạo pháp, người 

 thời  nay  nếu  trọn  chưa  hề  tu  tập  sẽ  không  thể  thấu  đạt  được  ngay; 

 nhưng Phật pháp vốn có pháp môn đại phương tiện khiến cho kẻ không 

 có sức liền đạt được ngay chỗ cao sâu: Tu trì pháp môn Tịnh Độ và cần 

 phải  dốc  hết  sức  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà, 

 giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  rồi  lại 

 dùng  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.    Nếu  có  thể  dùng 

 những điều như vậy để tu thì sẽ có thể cậy vào Từ lực của đức Phật đới 

 nghiệp vãng sanh. Nếu được vãng sanh thì lợi ích đạt được đem so với 

 [lợi ích] của những người tu các pháp tột cao tột sâu  cũng trọn chẳng 

36 Mỗ (某) là tiếng tự xưng, nhưng cũng được dùng như từ phiếm chỉ một người nào đó. Như 

vậy Tào Mỗ dùng trong câu nói này có thể hiểu là “Đấy là do mệnh lệnh của cấp trên chứ 

không phải do chính Tào Vận Bằng tôi tự giết”, mà cũng có thể hiểu là “đấy là do mệnh lệnh 

của cấp trên chứ không phải do gã họ Tào tự giết” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 42 of 327


 thua  kém  gì,  mà  còn  vượt  trỗi  trăm  ngàn  vạn  ức  lần!  Bởi  lẽ,  một  đằng 

 cậy vào tự lực, một đằng kiêm nương vào Phật lực mà ra”.  Nói như vậy, 

chắc chắn họ chẳng dám coi rẻ pháp môn Tịnh Độ để tu những pháp cao 

sâu.  Nếu  chẳng  nói  như  thế,  ắt  họ  sẽ  tự  mong  mỏi  pháp  cao  sâu,  coi 

pháp môn Tịnh Độ là pháp dành cho bọn ngu phu ngu phụ! 

Xét đến mặt lợi ích thật sự, những kẻ biết đôi chút danh tướng [rồi 

bèn]  tự  cao  tự  đại,  rốt  cuộc  khó  thể  đạt  được  lợi  ích  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân  thật  sự.  Xét  đến  kết  quả,  mong  muốn  được  kề  vai  với  những  kẻ 

ngu phu ngu phụ nương vào Phật lực đới nghiệp vãng sanh cũng chẳng 

thể  được!  Đấy  là  căn  bệnh  chung  của  những  kẻ  thích  ăn  nói  lớn  lối, 

thích tự phụ là bậc thông gia xưa nay. Chúng ta đã muốn lợi người mà 

vẫn cứ noi theo dấu tích ấy sẽ giống như bọn Tống Nho vì muốn bảo vệ 

Nho  giáo  mà  thốt  ra  những  câu  đả  phá  lời  Phật  dạy,  rốt  cuộc  đạt  được 

mối họa thật sự là phế kinh điển, phế luân thường, vứt bỏ lòng hiếu, bỏ 

mặc lòng thẹn, giết cha, giết mẹ! Nếu bọn họ cũng đề xướng nhân quả, 

báo ứng, sanh tử, luân hồi, con người sẽ có điều kiêng sợ, có điều mong 

mỏi,  hâm  mộ,  đời  đời  kế  thừa  nhau,  chẳng  dám  coi  những  chuyện  ấy 

(tức nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi) là lời Phật bịa chuyện gạt gẫm 

người ta; dù gió Âu có dữ dội đến mấy, làm sao có một số ít người tin 

theo  cho  được,  huống  chi  là  có  những  bậc  vĩ  nhân,  những  tay  anh  kiệt 

trong khắp thiên hạ đều tin theo ư? Than ôi, buồn thay! Kẻ diệt Nho giáo 

đâu phải là người Âu Tây mà chính là Tống Nho đấy chứ! 

Hoằng dương Phật pháp mà chẳng chú ý mặt hành trì, chỉ chú trọng 

huyền diệu thì cũng tệ hại như Tống Nho vậy. Vì thế, chẳng dám không 

nói  rõ  ràng  với  ông.  Gần  đây,  Mật  Tông  rất  thịnh  hành,  nhưng  dấu  vết 

kém  hèn  của  gã  X…  đã  bộc  lộ  rành  rành  rồi!  Nghe  nói  Trùng  Khánh 

Phật  Học  Xã  đã  hoàn  toàn  biến  thành  đạo  tràng  Mật  Tông.  [Theo  gã 

X…,  trong  Mật  Tông]  thành  Phật  dễ  dàng,  vãng  sanh  dễ  dàng  hệt  như 

trở bàn tay. Tôi sợ cư sĩ cũng bị họ lung lạc, nhưng rồi nghĩ tới gã X… 

chuyên  học  Mật  Tông  nhiều  năm  mà  kiến  thức  như  thế  thì  chắc  chắn 

chẳng phải là khí phận đã thành Phật và nghiệp tận tình không! Như vậy 

thì sở học của hắn ta chẳng phải là Mật Tông đúng như đức Như Lai đã 

truyền! Nếu chân chánh đạt được Mật Tông của đức Như Lai thì đâu đến 

nỗi thơm - thối cũng không biết, để rồi mặc sức khinh miệt thánh hiền ư! 

 (Ngày mồng Chín tháng Sáu) 

239. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười sáu) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 43 of 327

Học thuyết gây lầm lạc cho người thì thoạt đầu chỉ ít ỏi, nhưng kết 

quả về sau không cách gì thâu thập được nữa. Tống Nho ăn trộm đạo lý 

Lý Tánh trong Phật giáo, nhưng chẳng biết Lý Tánh lấy Sự Tu làm căn 

cứ để thành tựu từ lúc ban đầu cho đến lúc cuối cùng. Vì thế, họ bài bác 

“không nhân quả, báo ứng và sanh tử, luân hồi”, đến nỗi trở thành tình 

thế diệt tuyệt luân lý ngày nay. Ông hiểu biết Phật học kha khá, nhưng 

đối  với  sơ  cơ  mà  trước  hết  chẳng  coi  trọng  Sự  Tu,  lại  dùng  Đệ  Nhất 

Nghĩa Đế để giáo huấn thì cũng là sai lầm không chi sánh ví được! [Chủ 

nhân trong quá khứ của núi] Bách Trượng trả lời sai một câu “chẳng rớt 

vào  nhân  quả”,  nếu  xét  theo  Thật  Lý  thì  cũng  chẳng  phải  là  sai  lầm, 

nhưng  do  dạy  người  khác  không  phù  hợp  căn  cơ  khiến  cho  người  ấy 

hiểu  lầm,  bèn  đọa  làm  thân  chồn  hoang  năm  trăm  đời!  Vì  thế  cổ  nhân 

nói:  “Ninh khả trước hữu như Tu Di, bất khả trước không như giới tử”  

(Thà  chấp  Có  như  núi  Tu  Di,  chẳng  thể  chấp  Không  chừng  bằng  hạt 

cải).  “Thượng Đế thường hiện diện quanh ngươi, không đối xử sai khác 

 với ai, kẻ bầy tôi thân cận của vua là người hiểu rõ lòng vua”  v.v… 

Hãy nên cực lực nói với họ về lý sự tướng tột cùng, khiến cho bọn 

họ  đều  cung  kính  nghiêm  túc,  kính  sợ,  thường  khăng  khăng  giữ  lòng 

Thành chẳng dám trái vượt. Nếu ông chẳng nêu tỏ ngay lý sâu Đệ Nhất 

Nghĩa Đế, nhất quyết họ cũng sẽ chẳng đến nỗi trái nghịch, lầm lạc. Nếu 

hoàn toàn chẳng dựa theo mặt Sự để nói, chuyên nói theo Đệ Nhất Nghĩa 

Đế  sẽ  khiến  cho  kẻ  thượng  căn  tuy  ngộ  lý  sâu  nhưng  chẳng  chú  trọng 

thật  tu,  kẻ  hạ  căn  trở  thành  lũ  ngông  cuồng,  buông  lung,  không  kiêng 

dè, chẳng đáng buồn ư? Ông muốn lợi người, chẳng những chớ nên học 

theo cung cách của Tống Nho, ngay cả kiểu cách của tiên sinh Phụng Trì 

cũng chớ nên học theo vì ông ta chú trọng Lý Tánh, chẳng chú trọng Sự 

Tu. Hãy nên theo gót tiên sinh Châu An Sĩ thì lợi ích cũng lớn lắm. 

Người đời nay thường bị bệnh chấp Lý phế Sự làm hại, ông lại noi 

theo  đó  để  hướng  dẫn  thì  họa  hại  há  có  cùng  cực;  nếu  chẳng  cho  lời 

Quang nói là sai thì đấy chính là chỗ hết sức hơn người của ông vậy! Rất 

nhiều kẻ biết rõ mình sai lầm vẫn cực lực biện hộ, nào phải chỉ một hai 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 44 of 327

ba bốn năm sáu bảy tám kẻ mà thôi! Cái học của Dương Tử37 đúng là cái 

học chẳng đáng để nhắc tới. Trong thuở ấy, Mạnh Tử vẫn bàn đến, tuy là 

chê trách ông ta, nhưng cũng vì đó mà tiếng tăm, giá trị của ông ta được 

nâng  cao.  Nếu  Mạnh  Tử  chẳng  thèm  nhắc  tới,  người  đời  sau  ai  biết  có 

gã Dương Tử ấy? Dạy người, trước hết phải biết căn cơ của người đến 

học. Nếu không, phải chú trọng nơi Sự Tu, ắt sẽ là pháp tắc ổn thỏa nhất. 

[Học thuyết của] Dương Tử cũng chẳng thể coi là triết học. Khéo dùng 

triết  học  thì  còn  có  ích  cho  đời,  chứ  cái  học  của  Dương  Tử  tợ  hồ  phó 

mặc  cho  [bẩm  tánh]  tự  nhiên,  quả  thật  là  kẻ  giặc  gây  hại  cho  đạo  làm 

người. Bởi lẽ ai nấy đều chẳng làm gì cả thì nước còn không có cách nào 

để uống, huống là mặc áo, ăn cơm ư? 

Người trong cõi đời không gì chẳng cậy vào sức của người khác thì 

mới sống sót được. Trên từ hoàng đế, dưới đến kẻ ăn mày, không ai đều 

chẳng như vậy. Hắn ta dù nhổ một sợi lông để làm lợi cho thiên hạ cũng 

chẳng chịu làm, chẳng biết hắn mặc áo, ăn cơm hoàn toàn đều phải nhờ 

vào  sức  của  người  khác  mà  được  thành  tựu.  Hắn  ta  đã  không  làm  lợi 

cho người khác chừng một sợi lông, lẽ ra cũng không nên nhận mối lợi 

chừng  bằng  sợi  lông  của  người  khác  [ban  cho  mình].  Thứ  tà  thuyết  ấy 

còn  có  người  xem  là  một  trường  phái  học  thuyết,  đúng  là  coi  con  giòi 

trong hầm xí và thần long giống hệt như nhau! 

Đừng nên gởi thư đến chỗ ông Nhiếp Vân Đài nữa! Ông ta bị bệnh 

nặng đã hơn một năm, nay mới hơi đỡ, chưa thể dụng tâm và nói năng 

nhiều được. Theo các nhà Tử Bình38 đã đoán tướng mạng thì ông ta khó 

thể sống nổi từ hai năm trước, may mắn đã vượt qua được, nhưng hoàn 

toàn  bình  phục  thì  chẳng  biết  đến  khi  nào!  Ông  Hứa  Chỉ  Tịnh  rất  bận 

bịu,  lại  thêm  sức  khỏe  không  tốt  lắm,  vì  thế  chẳng  thể  ứng  phó  ngoại 

duyên. Tôi đã cậy sư Minh Đạo nhờ Cư Sĩ Lâm thăm dò tin tức Dương 

37 Dương Tử (chỉ biết tên là Dương Châu) là một người chủ trương thuyết Vị Ngã cực đoan. 

Trong  thiên  Tận  Tâm  của  sách  Mạnh  Tử,  Mạnh  Tử  đã  phê  phán  như  sau:   “Dương  Tử  thủ 

 vị ngã, bạt nhất mao nhi lợi thiên hạ, bất vi dã. Mặc Tử kiêm ái, ma đảnh phóng chủng nhi 

 lợi thiên hạ, vi chi. Tử mạc chấp trung, chấp trung vi cận chi, chấp trung vô quyền, do chấp 

 nhất  dã”   (Dương  Tử  chấp  vào  ích  kỷ,  dù  nhổ  một  sợi  lông  để  làm  lợi  cho  thiên  hạ  cũng 

không làm. Mặc Tử yêu thương trọn khắp, sói đầu mòn gót mà có lợi cho thiên hạ vẫn làm. 

Ông đừng chấp vào đó, vì chấp nhất vào một bên chính là nông cạn. Chấp nhất vào một bên 

sẽ không thể quyền biến được, vì vẫn còn chấp nhất). Tức là Mạnh Tử đề xướng đường lối 

Trung Dung, không ích kỷ thái quá mà cũng không hy sinh thái quá, quên mất bản thân, gia 

đình, thân quyến. 

38 Tử Bình là một khoa bói toán, gần giống như Tử Vi, nhưng đơn giản hơn. Do chú trọng 

vào năm, tháng, ngày, giờ để lập lá số tiên đoán nên còn gọi là Tử Bình Tứ Trụ. Do năm, 

tháng, ngày, giờ đều được tính theo Thiên Can và Địa Chi nên ngành bói toán này cũng gọi 

là Bát Tự Tử Bình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 45 of 327

Lệ Đường. 

Tôi đã bảo sư Minh Đạo gởi cho ông mười gói Lịch Sử Thống Kỷ, 

mỗi  gói  là  năm  bộ,  có  lẽ  cũng  đủ  dùng.  Mở  hội  diễn  thuyết  hình  thức 

khá hay, nhưng thật chẳng dễ gì kiếm được người lo liệu. Nay bất luận là 

giới nào, hở ra là lập chương trình, nhưng khó tìm được người làm đúng 

theo  chương  trình!  Nếu  biết  là  khó  khăn  hãy  nên  lo  liệu  công  việc  sao 

cho đỡ tốn sức nhọc lòng. Chỉ mong sao có ích, chứ chẳng cần nhất định 

phải  là  phù  hợp  với  chương  trình  lớn  lao.  Nếu  muốn  hợp  với  chương 

trình lớn lao, chắc sẽ đến nỗi lợi ích nhỏ nhoi cũng không có cách nào 

đạt  được  vì  con  người  quá  quen  thói  chẳng  thích  tuân  theo  cách  thức, 

phạm vi chánh đáng vậy!  (Ngày Mười Bảy tháng Sáu) 

240. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười bảy)

Hôm  qua  thầy  Minh  Đạo  có  gởi  thư  đến,  cho  biết  đã  gởi  bưu  kiện 

của  Dương  Lệ  Đường  đi  rồi.  Còn  bưu  kiện  dành  cho  ông  [Nhiếp]  Vân 

Đài thì đã giao tận tay. Hiện thời ông ta đã khá hơn trước một chút, có 

thể đi lại trong phòng được rồi. Sau này, gởi thư cho ông Dương hãy gởi 

thẳng sang hội quán Trung Hoa ở Đàn Hương Sơn (Honolulu), ông ta sẽ 

nhận được. Cần nhất là phải viết rõ nước nào, đảo nào   (e rằng là đảo Hạ 

 Uy Di 39 ), tôi nhớ không rõ lắm. Ông nên hỏi bưu cục sẽ tự biết. Lại nên 

dùng  chữ  ngoại  quốc  vì  sợ  nhân  viên  bưu  điện  không  biết  tiếng  Hán, 

chắc  sẽ  giao  lầm.  Tốt  nhất  là  sử  dụng  cả  văn  tự  Trung  Hoa  lẫn  ngoại 

quốc. 

241. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười tám) 

Gần  đây  ông  niệm  Phật  được  tương  ứng,  tôi  vui  mừng,  an  ủi  lắm. 

Ông Trần Hải Siêu từng quy y với tôi vào năm Dân Quốc thứ chín hay 

thứ mười (1920-1921)  (pháp danh là Chí Tịnh). Ông ta thích bàn luận về Lý 

Tánh  là  do  tập  khí  thông  minh  mà  ra,  từng  gởi  thư  bàn  nhiều  về  Lý 

Tánh, Quang rất không cho như vậy là đúng, sau này ông ta không gởi 

thư nữa. Đến năm Dân Quốc 19  (hoặc mùa Xuân năm Dân Quốc 20 - 1931, tôi 

 không  nhớ   rõ),  [ông  ta]  bảo  một  người  bạn  gởi  cho  tôi  cuốn  Nhất  Niệm 

39 Thật ra Honolulu thuộc đảo Oahu trong quần đảo Hawaii (Hạ Uy Di), chứ không nằm ở 

đảo  Hawaii  (Big  Island).  Do  thuở  đầu  quanh  Honolulu  có  rất  nhiều  rừng  cây  Đàn  Hương 

(Sandalwood)  nên  những  người  Hoa  sang  làm  công  nhân  đồn  điền  nơi  đó  gọi  Honolulu  là 

Đàn Hương Sơn (theo Wikipedia). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 46 of 327

Thành  Phật  Pháp  Môn.  Quang  đọc  thấy  những  lời  lẽ  suy  tôn  trong  lời 

tựa,  cuối  sách  lại  in  sở  hữu  bản  quyền.  Hơn  nữa,  mỗi  cuốn  bán  giá  ba 

đồng; do vậy đem cuốn sách ấy gởi lại cho người bạn, quở trách sâu xa 

ông ta đã đem phàm lạm thánh, mượn Phật pháp để cầu tài lợi. Sau đấy, 

ông ta gởi thư xin lỗi. Chiến tranh nổ ra ở Thượng Hải, xưởng đã cháy 

tiêu thì bản sách ấy cũng đã thành tro. Nghĩ ông ta mang tâm lợi người 

tha  thiết,  chắc  sẽ  cho  in  lại.  Loại  sách  ấy  chỉ  bậc  thông  gia  đọc  mới 

không bị bệnh, chứ kẻ hơi thông minh nhưng chưa thể hiểu rõ sự lý sẽ 

liền tưởng “hiểu rõ nhất niệm chính là đã về đến nhà”, như vậy thì chỗ 

gây lầm cho người ta lại nằm ngay ở chỗ muốn lợi lạc người khác. 

Trong thời buổi này, con người đều học theo lối sáo rỗng, chẳng nên 

đề xướng lối ăn nói cao siêu ấy thì mới đúng. Chẳng bao lâu sẽ gởi đến 

[cho  ông]  mười  gói  sách  Kỹ  Lộ  Chỉ  Quy.  Vào  khoảng  tháng  Tám  hay 

tháng Chín sẽ gởi tới mười gói sách Vật Do Như Thử. Sách này chuyên 

ghi chép những đức hạnh cao đẹp của loài vật, tuy chẳng nói đến kiêng 

giết, phóng sanh, nhưng thật sự là sách đứng đầu về kiêng giết. Do vậy, 

tôi  in  ra  sáu  vạn  cuốn  như  đã  nói  trong  phần  tựa  nêu  duyên  khởi   (Ngày 

 Mười Chín tháng Sáu) 

242. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ mười chín) 

Sư Ngọc Trụ là người hết sức thành thật, cùng ở với Quang tại núi 

Hồng Loa nửa năm. Những nghĩa Sư nói về Thiền - Tịnh chỉ là luận về 

mặt  dụng  công.  Nếu  bảo  những  nghĩa  ấy  là  cao  sâu  huyền  diệu,  viên 

dung  thấu  triệt,  sẽ  mắc  lỗi  trái  nghịch  kinh  điển!  Pháp  Tịnh  Độ  nhằm 

làm cho phàm phu cậy vào Từ lực của đức Phật đới nghiệp vãng sanh. 

Gạt  bỏ  nghĩa  này,  chỉ  coi  nhất  niệm  bất  sanh  và  nhất  tâm  bất  loạn  là 

chuyện  giống  như  nhau,  đúng  là  chống  trái  kinh  Phật,  tự  lập  chương 

trình,  khiến  kẻ  sơ  cơ  bị  lầm  lạc.  Vì  thế,  chẳng  thể  không  nói  toạc  ra. 

Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm cháo, thật thà niệm Phật. Hễ có ai 

hỏi  đến  thì  cũng  dùng  lời  này  để  đáp,  nói  kèm  thêm  nhân  quả,  luân 

thường,  há  nên  nói  là  “chẳng  thể  lường  được!”  Thêm  vào  hai  chữ  “bất 

trắc” (chẳng thể lường được) cho ông Tăng chỉ biết cơm cháo, há chẳng 

phải là “đem phàm lạm thánh” khiến cho Quang và ông cùng vướng mắc 

tội lỗi ư? 

243. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 47 of 327

Ông nói vùng Xuyên Trung nguy hiểm, muốn đến Tô Châu, hãy nên 

biết  là  rất  khó!  Ông  nói  ông  trù  tính  dùng  sáu  bảy  ngàn  đồng  làm  vốn 

sanh  nhai  cho  cả  nhà,  nhưng  chẳng  thể  tự  mang  theo.  Nếu  mang  theo 

[tiền bạc] thì sợ gặp phải nguy hiểm ngoài ý muốn; còn chuyển tiền thì 

cứ một trăm đồng sẽ tốn lệ phí chuyển khoản hơn ba chục đồng. Lỗ đâu 

thể chịu nổi! Hiện thời Tô Châu có vẻ như an tịnh, nhưng giữa Nhật Bản 

và ngoại quốc hễ xảy ra chiến sự thì Thượng Hải và những vùng đất ven 

biển  đều  thành  chiến  trường  thủy  bộ  cho  bọn  họ,  Tô  Châu  còn  nguy 

hiểm hơn Thành Đô nữa. Đây là ý kiến phỏng đoán của Quang, chứ xét 

tới  cùng,  chẳng  biết  sau  này  lành  -  dữ  ra  sao!  Chỉ  có  điều  nước  sông 

Hoài40  quá  to,  chuyện  này  ai  cũng  biết.  Xin  ông  hãy  chí  thành  niệm 

Quán Âm suốt một ngày, rút thăm xem nên đi hay ở, là tốt hay là xấu, 

rồi mới tính toán. 

Ngũ  Đài  Chí  đã  sắp  chữ  hoàn  tất  được  sáu  bảy  phần  rồi,  Nga  Mi 

Chí còn chưa chỉnh lý xong. Ngũ Đài Chí sắp chữ xong sẽ sắp xếp ngay 

bộ Nga Mi Chí, có lẽ trong năm nay sẽ xong. Cửu Hoa Chí dự định sắp 

chữ trong vòng mùa Hè, mùa Thu năm sau. Tôi cũng sẽ vì họ tu chỉnh 

Linh Nham Chí. Xong xuôi, tôi sẽ rời Báo Quốc, ẩn xa ở nơi không ai 

biết đến hòng sống hết tuổi thừa. Báo Quốc chẳng phải do tôi sở hữu, tôi 

chẳng qua là khách tạm ngụ mà thôi! 

Lòng  người  đều  hư  hết  rồi!  Kẻ  cầm  quyền  cậy  thế  ngược  đãi  dân 

chúng,  bóc  lột  mỡ  màng  của  nhân  dân  để  làm  giàu  cho  người  Tây 

Dương.  [Nguyên  nhân  khiến  họ  có]  cái  tâm  chẳng  biết  tạo  lợi  ích  như 

thế nào, không có gì khác cả, chỉ là do lòng tự tư tự lợi nặng nề đến nỗi 

tự hại, hại người, đều cùng bị chết sạch hết! Gốc họa là do Trình - Châu 

đả phá, bài xích sự lý nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi, cho là đức Phật 

dùng  những  điều  ấy  để  gạt  gẫm  ngu  phu  ngu  phụ  tin  thờ  giáo  lý  của 

Ngài,  chứ  thật  ra  chẳng  có  những  chuyện  ấy.  Bọn  họ  cho  là  con  người 

sau  khi  chết  đi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  hồn  cũng  phiêu  tán,  dẫu  có 

chém - chặt - xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Lại còn có ai để thác sanh nữa 

đây?  Lời  lẽ  ấy  mở  toang  đầu  mối  phóng  túng  không  kiêng  dè!  Bọn  họ 

chỉ biết dạy người tận hết tình nghĩa, trọn hết bổn phận, chánh tâm thành 

ý, nhưng lại hoàn toàn hủy diệt phương tiện thôi thúc con người chẳng 

thể  không  chánh  tâm  thành  ý,  trọn  hết  tình  nghĩa,  vẹn  hết  bổn  phận. 

Những  kẻ  học  [đạo  Nho]  đời  sau  phỏng  theo,  vâng  giữ  sự  sai  lầm  ấy, 

40 Hoài Hà là một con sông phát nguyên từ núi Đồng Bách tỉnh Hà Nam, chảy qua ba tỉnh 

Hà  Nam,  An  Huy,  Giang  Tô,  rồi  đổ  vào  Trường  Giang  (sông  Dương  Tử)  tại  Tam  Giang 

Doanh. Sông khá to, dài đến 1.000 km, thường hay gây ngập lụt cho vùng Giang - Chiết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 48 of 327

muốn được tiếng “thuần Nho, chánh học”, đến nỗi pháp trị thân trị quốc 

đều  trở  thành  cành  nhánh,  trọn  chẳng  có  cội  gốc!  Đến  khi  gió  Âu  vừa 

thổi qua, bèn dốc hết sức tập tành theo, càng quá sức tệ hại! 

Vì thế, hiện thời chuyện gì cũng đều là làm dối, ngay cả như bậc đạo 

học  trong  thời  gần  đây  là  ông  Trương  Phụng  Trì,  cha  ông  ta  gian  nan 

khốn  khổ,  dốc  cạn  sức  suốt  một  hai  năm  để  khắc  An  Sĩ  Toàn  Thư,  mà 

ông  ta  không  thèm  nhắc  đến  một  tiếng  nào!  Đấy  là  vì  đã  bị  trúng  độc 

“ăn nói cao xa” của lũ người [Lý Học] đời Tống. Phụng Trì là bậc quân 

tử  chuyên  dốc,  thành  thật,  mà  còn  như  thế,  những  phường  tệ  bạc,  gian 

ngụy khác há còn đáng để nhắc đến nữa ư? Lòng người đã chết sạch rồi, 

đất  nước  làm  sao  tồn  tại  được?  May  mắn  là  vẫn  còn  có  một  câu  Nam 

Mô A Di Đà Phật và Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát, hãy nên sống chết 

vâng giữ lấy để chẳng đến nỗi đời sau chẳng được nghe đến danh tự trời 

đất, cha mẹ! Nếu chẳng quyết định cầu sanh Tây Phương thì đời sau sẽ 

trở thành cầm thú mang hình dáng con người vậy, than thở khôn nguôi! 

(Ngày Rằm tháng Chín). 

 Kính  xét:  Huệ  Lâm  vâng  giữ  lời  khuyên  nhủ  này.  Cả  nhà  trai  giới, 

 kính tụng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm suốt một ngày, rồi mới rút thăm 

 trước  đức  Phật,  rút  liên  tiếp  ba  lần,  đều  thấy  nên  ở  lại  Thành  Đô,  bèn 

 bãi bỏ chuyện bàn định dời sang phương Đông. 

244. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi mốt) 

Lá thư trước gởi bằng đường máy bay, tôi vừa nhận được liền giao 

cho hai người bạn ngay. Hôm trước tôi gởi một lá thư, chắc ông đã nhận 

được  rồi.  Những  kẻ  hoằng  pháp  hiện  thời  đều  là  kẻ  chấp  chặt  theo 

chương trình, chẳng biết lẽ biến thông. Kinh Nhân Vương41 cố nhiên có 

thể hộ quốc, nhưng nếu giảng giải [ý nghĩa kinh ấy] sẽ thật khó thể lãnh 

hội; mà cũng chẳng niệm được bao nhiêu. Nếu lấy phẩm Phổ Môn làm 

41 Nhân Vương Kinh có tên đầy đủ là Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La Mật Kinh do 

ngài Cưu Ma La Thập dịch gồm 2 quyển, 8 phẩm. Trong kinh này, đức Phật dạy quốc vương 

của 16 nước tại Ấn Độ thời ấy cách bảo vệ, gìn giữ Phật quả, hạnh Thập Địa cũng như nhân 

duyên  bảo  vệ  đất  nước.  Đức  Phật  cũng  dạy:  Do  thọ  trì  kinh  này  sẽ  có  thể  tiêu  trừ  tai  nạn, 

được  phước.  Kinh  này  cùng  với  kinh  Pháp  Hoa  và  kinh  Kim  Quang  Minh,  hợp  thành  Hộ 

Quốc  Tam  Kinh.  Theo  truyền  thống,  khi  cử  hành  pháp  hội  Hộ  Quốc,  thường  đọc  tụng  ba 

kinh ấy. Kinh này còn có bản dịch khác mang tựa đề Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La 

Mật Đa Kinh (thường gọi là Tân Dịch Nhân Vương Kinh) do ngài Bất Không dịch. Kinh này 

được chú giải rất nhiều, nổi tiếng nhất là các bản Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Kinh Sớ 

(do tổ Trí Khải giảng, Quán Đảnh ghi), Nhân Vương Bát Nhã Kinh Sớ của ngài Cát Tạng, 

Nhân Vương Kinh Sớ của ngài Viên Trắc… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 49 of 327

[phương tiện] cứu nước để giảng diễn thì đứa trẻ lên ba cũng biết niệm 

Quán Thế Âm Bồ Tát, còn kinh Nhân Vương thì trong trăm ngàn người 

chỉ được một hai người [biết tụng niệm, lãnh hội ý nghĩa]. Hoằng pháp 

như thế chỉ được danh tiếng lớn lao là hoằng pháp, chứ khó được lợi ích 

bảo vệ đất nước thật sự, đáng than không chi bằng! 

Pháp  danh  của  Tư  Nhân  nên  đặt  là  Tông  Nghiêu,  chữ  Nghiêu  (垚) 

này là chữ Nghiêu (堯) viết theo lối cổ, hoàn toàn là [do ba chữ] Thổ (土

: đất) [ghép lại], mà cũng chẳng mất ý nghĩa Tông Nghiêu (đề cao, noi 

theo phẩm hạnh của vua Nghiêu). [Dùng] sự cao dày của ba chữ Thổ để 

tự khích lệ, trong là trọn hết hiếu đễ, ngoài là thực hành nhân từ, lại còn 

dùng  Phật  pháp  để  nương  về,  ắt  sẽ  có  thể  làm  khuôn  mẫu  cho  cõi  đời, 

may mắn chi hơn? Hãy nên khéo dạy dỗ nó, đừng bắt chước con người 

hiện thời tự hãm con cái trong biển tội. Những kẻ ấy [tưởng cưng chiều 

như thế] mới là ta yêu thương con cái, yêu con mà còn quá giết con, đến 

nỗi chúng đua nhau dấy lên giết cha, giết mẹ, đó đều là vì cha mẹ chúng 

chẳng biết chỉ dạy mà ra! 

Ông  là  người  trông  nom  Thành  Đô,  từ  nay  hãy  nên  thật  sự  mong 

muốn lợi người, đừng chấp chết cứng những quy củ đã định. Như hai lần 

trước  ông  tổ  chức  pháp  hội  cứu  quốc,  Quang  khôn  ngăn  đau  lòng:  Bỏ 

đơn  giản  để  cầu  lấy  rườm  rà,  bỏ  dễ  dàng  cầu  lấy  khó  khăn,  bỏ  chuyện 

chẳng tốn kém để làm chuyện hao phí lớn lao, rốt cuộc người đến tụng 

niệm trong pháp hội chỉ lèo tèo, chẳng phải là tạo lợi ích nhỏ nhoi, bé tẹo 

hay không? Năm nay có một cô bé chín tuổi bị bệnh do oán nghiệp hơn 

cả năm, thuốc Tàu, thuốc Tây đều chẳng thấy công hiệu gì; Quang dạy 

cô bé niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, uống nước Đại Bi và [dùng nước Đại 

Bi] để rửa chỗ đau, hơn một tuần liền khỏi bệnh. Một bé trai mười một 

tuổi cũng giống như thế. Làm Phật sự trong thời tai nạn cấp bách lớn lao 

thì càng giản tiện càng hữu ích. Vì thế, mới nói   “lành bệnh chẳng cần 

 phải dùng nhiều thuốc đến nỗi phải dùng lừa, lạc đà để chở, để cứu ngặt 

 mà vẫn cần đến toa thuốc phải tìm các dược liệu ngoài biển cả”. Ông có 

biết hay chăng?  (Viết dưới đèn vào ngày Mười Một tháng Mười Một) 

245. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi hai) 

Hôm qua nhận được bài văn Phổ Cáo (thưa bày rộng khắp) của ông, 

từ  lẫn  lý  đều  châu  đáo,  điều  đáng  tiếc  là  chẳng  biết  sự  vụ.  Đang  trong 

lúc  đại  kiếp  đối  đầu  này,  chỉ  dựa  vào  một  vị  Tăng  người  Ấn  Độ,  mấy 

trăm  vị  hòa  thượng,  tụng  Lăng  Nghiêm,  Đại  Bi  mà  có  thể  ngưng  dứt 

được  đại  kiếp  hay  sao?  Sao  không  phổ  cáo  cả  thành,  cả  ấp,  cả  phủ,  cả 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 50 of 327

nước,  trọn  hết  thảy  mọi  người  hằng  ngày  thường  chí  thành  niệm  Quán 

Thế Âm Bồ Tát để tiêu diệt đại kiếp này? Dùng tấm lòng khẩn thiết chí 

thành  để  soạn  một  bài  văn  trong  sáng,  rõ  ràng,  buồn  khóc  ứa  lệ,  khẩn 

khoản bảo ban. Ai nấy đều có tâm, ắt mọi người sẽ cùng nhau phát khởi, 

xoay vần khuyên bảo lẫn nhau thì tiếng niệm Quán Âm và niệm Phật sẽ 

vang  dội  hư  không.  Dẫu  chẳng  thể  diệt  được  [đại  kiếp,  thì  tai  ương] 

cũng sẽ chẳng đến nỗi quá đáng! 

Mười mấy năm trước đây, một vị cư sĩ ở Xuyên Trung đề xướng trì 

chú Lăng Nghiêm để cứu quốc dứt tai họa. Ông ta vì những người chẳng 

thể niệm chú mà in chú [Lăng Nghiêm] thành một quyển sách nhỏ, bảo 

họ đeo trên thân, treo trên đầu cửa, thờ ở trong nhà, tốn kém cũng khá 

bộn; chẳng biết dạy hết thảy mọi người niệm Quán Thế Âm sẽ chẳng cần 

phải tốn tiền mà hết thảy già - trẻ - trai - gái đều gieo thiện căn không chi 

lớn bằng! Ông ta gởi chương trình ấy và một quyển chú nhỏ đến Phổ Đà, 

lúc  ấy  đã  cận  ngày  rồi,  dẫu  viết  thư  gởi  đi  ngay  vẫn  chẳng  kịp,  Quang 

chỉ than thở, cảm thương mà thôi, chẳng gởi thư cho ông ta nữa! 

Năm  nay,  Xuyên  Trung  lại  lập  ra  hội  ấy   (hoặc  là  trong  năm  ngoái,  tôi 

 không  nhớ  rõ),  lại  noi  theo  thể  lệ  trước  đây;  lần  này  chẳng  biết  do  ai  đề 

xướng  mà  cũng  chẳng  phải  do  hội  ấy  gởi  thư  ra.  Vì  thế  cũng  chỉ  đành 

cười khan mà thôi! Lời ông nói [trong thư] hôm qua cũng vẫn chưa thấy 

được điều này. Đấy chính là bỏ chuyện giản tiện ai cũng có thể làm được 

để chỉ mong một vị Tăng Ấn Độ và hơn năm trăm vị hòa thượng tiêu trừ 

đại kiếp này. Không phải là tôi nói vị Tăng Ấn Độ và chư vị hòa thượng 

chẳng thể tiêu trừ [đại kiếp] được mà là [than thở] sao ông nỡ làm cho 

hết thảy những người đang hứng chịu tai nạn chẳng được gieo thiện căn 

sâu đậm? Do vậy người làm chuyện lớn mà chẳng tính đến những điều 

nhỏ  nhặt,  rốt  cuộc  sẽ  hết  sức  bày  vẽ  phô  trương,  chẳng  hề  chú  ý  đến 

chuyện thành thật thực hiện rộng khắp. 

Quang  một  mực  chẳng  ưa  lắm  chuyện,  trong  Một  Lá  Thư  Trả  Lời 

Khắp đã chỉ rõ từng điều. Muốn diệt đại kiếp, sao không chọn lấy một 

điều  [đã  được  đề  nghị  trong  lá  thư  ấy],  khuyên  khắp  hết  thảy  những 

người  cùng  hàng  đều  niệm  Quán  Thế  Âm  vậy?  Ngoại  trừ  những  kẻ 

chẳng  phát  tâm  ra,  dẫu  là  đứa  trẻ  lên  ba  cũng  niệm  Quán  Âm  được! 

Niệm  chú  Lăng  Nghiêm  thì  trong  vạn  người  chỉ  một  hai  người  niệm 

được mà thôi!42 Niệm Quán Âm chẳng tốn công mảy may, cũng chẳng 

42 Do chú Lăng Nghiêm khá dài, âm vận trúc trắc, những chữ Hán dùng để phiên âm lại rất 

phức tạp, người ít học sẽ không thể nhận được mặt chữ nên Tổ mới nói  “trong vạn người chỉ 

 một hai người niệm được mà thôi”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 51 of 327

phải  tốn  kém  gì,  còn  niệm  Lăng  Nghiêm  thì  chẳng  tốn  đến  mấy  ngàn 

đồng  sẽ  chẳng  thể  xong  việc  được!  Người  bề  trên  của  dân  làm  chuyện 

gì cũng phải lo toan đến điều này thì tuy là cùng làm chuyện giống nhau 

mà lợi ích thật sự lại khác biệt vời vợi!  (Ngày Mười Bốn tháng Mười Một) 

246. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi ba)

Ông không dư dả lắm, sao lại gởi tiền cho Quang? Vào mùa Xuân đã 

từ Trùng Khánh gởi món tiền năm mươi đồng tới Hoằng Hóa Xã, người 

chuyển tiền chẳng hề nói rõ, Hoằng Hóa Xã cũng chẳng đi hỏi, liền gởi 

thư sang Trùng Khánh, hơn một tháng cũng chưa thấy thư gởi đến. Về 

sau,  qua  thư  của  sư  Đức  Sâm,  hỏi  Hoằng  Hóa  Xã  mới  biết  tiền  đã  gởi 

đến hơn một tháng rồi. Gởi vật gì đi đường xa, cần phải ghi chú rõ ràng. 

Bộ  Trung  Quốc  Chánh  Giáo  Lược  Nghĩa  ông  mới  gởi  gần  đây  rất 

hay,  nhưng  muốn  làm  theo  pháp  tắc  của  bậc  thánh  hiền  thuở  xưa  thì 

trước hết phải chỉ rõ cái họa [Tống Nho toan tính] bảo vệ đạo mà làm hại 

đạo trong đời sau. Giống như chữa bệnh, chẳng trừ chất tà độc mà liền 

bồi  bổ  ngay,  sẽ  đâm  ra  trở  thành  họa  hại!  Đang  trong  lúc  đại  kiếp  đối 

đầu này, muốn mưu tính bình trị, yên ổn cho thiên hạ đời sau mà vẫn úy 

kỵ, chẳng dám nói đến điều tệ của bậc tiên triết43, thì nếu bậc tiên triết 

biết được sẽ đau đớn khóc ròng, tiếng rền cả đại thiên! Quang một mực 

chấp  nhận  lý,  chẳng  nể  tình.  Đang  trong  thời  buổi  này,  vẫn  chẳng  dám 

chỉ ra bài xích nhân quả luân hồi là sai trái mà toan khôi phục [đường lối 

giữ cho nước nhà] bình yên tột bậc của cổ thánh thì sẽ thành  “muốn sang 

 đất Việt, lại xoay càng xe về phía Bắc”  44, Quang trọn chẳng cho là đúng! 

 (Ngày Hai Mươi Ba tháng Năm) 

247. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi bốn) 

Hai  lần  gởi  thư  theo  đường  tàu  [Quang  đều  nhận  được],  nhưng  vì 

bận  bịu  với  việc  của  người  khác  nên  chẳng  thể  trả  lời  liền!  Công  khóa 

ông  đã  lập  chẳng  có  điều  gì  không  nên.  Ngay  hôm  sau  bữa  nhận  được 

thư của ông gởi đến lần thứ hai bằng đường tàu, tôi đã gởi bài huấn từ 

43 Chỉ những người khai sáng môn Lý Học (Tống Nho) như Châu Hy, Trình Di, Trình Hạo 

v.v…

44 Nguyên văn  “bắc viên thích việt”  (xoay càng xe theo hướng Bắc để đi sang đất Việt). Đất 

Việt (nước Việt của Câu Tiễn thời Chiến Quốc) ở phương Nam Trung Hoa, Viên (轅) chính 

là hai cái càng xe thường dùng để thắng ngựa. Muốn đi sang nước Việt ở phương Nam mà 

lại quay càng xe hướng về phía Bắc thì không thể nào tới đất Việt được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 52 of 327

tại trường nữ sinh và thư của ông cho Nhiếp Vân Đài rồi, đừng lo. 

Đạo lý của Mật Tông chẳng thể nghĩ bàn, nhưng người truyền Mật 

Tông, kẻ học Mật Tông hiện thời ai nấy đều coi trọng thần thông, chẳng 

khỏi đánh mất ý chỉ căn bản! Người truyền còn chưa có thần thông thật 

sự, kẻ học có ai thật sự đắc thần thông? Nặc Na đến chùa Thái Bình ở 

Thượng  Hải  giảng  Mật  Tông  cũng  chú  trọng  vãng  sanh  Tây  Phương, 

nhưng trì A Di Đà Trường Thọ Đà La Ni, hễ mở được đỉnh thóp45 bèn có 

thể tùy ý trường thọ hoặc vãng sanh ngay. Lời lẽ ấy há nên nhất loạt [áp 

dụng cho mọi người được]. Đừng nói là ông với tôi chẳng thể, ngay cả 

Nặc Na cũng chẳng thể tùy ý vãng sanh! Một đệ tử đem chuyện này hỏi 

Quang,  Quang  đáp:   “Sự  lý  này  đích  xác  là  có,  nhưng  chẳng  thể  nói  là 

 ai cũng đều có thể [tùy ý] vãng sanh được! Cần biết rằng tông chỉ trọng 

 yếu của Mật Tông là Tam Nghiệp Tương Ứng!”  Nếu tam nghiệp tương 

ứng đã lâu, sẽ có thể thuận theo lòng mong muốn. Kẻ chưa đạt đến mức 

tâm không, mà lại lầm lạc mong muốn đạt được [cảnh giới ấy], chắc sẽ 

bị ma dựa! Trong Mật Tông, điều này rất quan trọng!  (Ngày Hai Mươi Tám 

 tháng Chín) 

248. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi lăm)

Đang trong thuở thời cuộc nguy hiểm này, ông chỉ chuộng giữ cảnh 

yên  lặng;  nếu  vạn  phần  chẳng  thể  giữ  được  lại  trốn  đi  xa!  Nếu  coi 

thường rồi vọng động, hễ rời khỏi nhà thì một nửa gia nghiệp đã thuộc 

về  người  khác!  Muốn  quay  về  để  chỉnh  đốn  hòng  được  như  cũ,  sẽ  khó 

như  lên  trời!  Ông  nói  đến  chuyện  vị  Tăng  ở  Xuyên  Trung  nghe  mạch 

niệm Phật46 thì trong năm Dân Quốc 17 (1928), đồ đệ ông ta đã đem văn 

và kệ do thầy mình viết đến chùa Thái Bình, cậy Quang sửa chữa hòng 

lưu thông, lại cậy Quang viết lời tựa. Quang đọc xong, bảo: “Thầy ông 

quả thật có sở ngộ, nhưng do không hiểu rõ tông chỉ của Thiền và Tịnh, 

coi  Thiền  là  Tịnh,  tưởng  Tịnh  là  Thiền,  khiến  cho  người  niệm  Phật 

chẳng dốc sức nơi tín nguyện mà dốc sức nơi tham cứu. Dẫu có sở ngộ, 

nhưng vì không có tín nguyện, sẽ chẳng thể cậy vào Phật lực vãng sanh 

Tây Phương. Do chưa đoạn Hoặc nên chẳng thể cậy vào tự lực để liễu 

45 Nguyên văn  “khai song môn”  (開囱門: mở đỉnh thóp). Đỉnh thóp đôi khi còn gọi là “mỏ 

ác”. Mật Tông Tây Tạng đề xướng một phương pháp tu luyện theo đó họ sẽ mở được huyệt 

tại  đỉnh  thóp  để  chuyển  thần  thức  tùy  ý  tự  tại  sanh  về  chỗ  nào  theo  ý  muốn  (thường  được 

biết dưới tên gọi là pháp tu Ph’owa). 

46 Vị Tăng này đề xướng cách chú ý đến mạch máu đập mà niệm Phật, tức là hễ mạch nhảy 

một cái liền niệm Phật một tiếng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 53 of 327

sanh  thoát  tử.  Ông  muốn  lưu  thông,  tôi  chẳng  dám  đả  phá.  Ông  hãy  tự 

làm đi, tôi cũng chẳng dám sửa chữa, gọt giũa, cũng chẳng viết lời tựa. 

Ông  in  ra  cũng  không  cần  gởi  cho  tôi.  Tôi  cũng  chẳng  chịu  biếu  tặng 

sách giùm cho ông”. Người ấy liền bỏ đi, bảo Đại Trung Thư Cục in ra 

mấy ngàn cuốn. Chẳng nhớ tên đặt trước khi in là gì, ông chủ Đại Trung 

Thư Cục gởi cho Quang hai cuốn, thấy tựa đề là Thiền Tịnh Ngôn Hạnh 

Lục. Quá nửa cuốn sách là kệ, tợ hồ có đạo lý, nhưng đều là tông chỉ lẫn 

lộn,  cũng  có  thể  khiến  cho  người  vô  tri  gieo  thiện  căn  mà  cũng  có  thể 

khiến  cho  người  thật  sự  tu  Tịnh  Độ  vứt  bỏ  tín  nguyện.  Loại  sách  ấy 

Quang chẳng chịu can dự vào. 

Ở Xuyên Trung thường xuất hiện những kẻ kỳ lạ! Có người họ Lưu 

nọ quy y với pháp sư Bảo Nhất, trong am của sư Bảo Nhất có hai vị nữ 

cư  sĩ  người  Hồ  Nam.  Họ  Lưu  ngụy  tạo  cuốn  Tự  Tri  Lục  đem  in  thạch 

bản bao nhiêu đó cuốn để tặng cho người khác, chuyên môn đem cảnh 

giới  chứng  đắc  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  bậc  đại  Bồ  Tát  gán  ghép  thành 

cảnh giới từng trải của hai phụ nữ ấy. Ý người ấy muốn do đây sẽ nâng 

cao tiếng tăm, giá trị của thầy mình, sư Bảo Nhất cũng phê vào đầu sách 

chấp  thuận  lưu  thông.  Có  ông  Đinh  X…  gởi  sách  ấy  cho  Quang,  cậy 

Quang phê bình cặn kẽ, viết lời tựa. Quang đọc xong, nói: “Muôn phần 

chớ nên lưu thông sách này. Tuy không phải là lời lẽ ngoại đạo, nhưng 

chuyên nói đến cảnh giới do chính mình đạt được, trọn chẳng nói dụng 

công như thế nào. Kẻ sơ tâm hễ đọc tới đều mong mỏi cảnh giới ấy, ắt 

sẽ bị ma dựa! Các bà ấy đã đạt cảnh giới như vậy, sao chẳng biết sẽ gây 

lầm  lạc  cho  người  khác  ư?  Xin  hãy  đốt  sạch  đi,  đừng  tặng  cho  người 

khác!” 

Thời cuộc hiện thời nguy hiểm, chẳng cần phải chú trọng chuyên tổ 

chức Quán Âm Thất. Cố nhiên không phải là chẳng nên đả thất, nhưng 

hãy  làm  cho  già  -  trẻ  -  trai  -  gái  ở  Thành  Đô  hằng  ngày  thường  niệm 

thánh hiệu Quán Âm để mong được ngầm gia bị, ngõ hầu tiêu diệt được 

ngọn lửa thổ phỉ. Đề xướng vào lúc này, ắt người ta tin theo. Nếu mọi 

người  đều  vì  sợ  chết  mà  chịu  niệm  thì  sẽ  có  hiệu  quả  lớn  lao.  Nếu  chỉ 

chú trọng đả thất, thì chỉ có một số ít người làm được. Nếu bảo nhân dân 

ai  nấy  thường  niệm  thì  lợi  ích  lớn  lắm!  Những  kẻ  chẳng  biết  thời  thế, 

hở ra là noi theo lối cổ, chẳng biết theo thời thế mà chế định điều gì nên 

làm, tùy phần, tùy sức lập cách, cho nên tốn sức nhiều mà đạt được lợi 

ích ít ỏi!  (Ngày Mười Sáu tháng Chín) 

249. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi sáu) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 54 of 327

Chỉ Quy Tịnh Độ chính là sách Thiền chẳng ra Thiền, Tịnh không ra 

Tịnh, cũng có thể khiến cho người không có tín tâm gieo thiện căn, mà 

cũng  có  thể  làm  cho  người  thật  sự  niệm  Phật  vứt  bỏ  tín  nguyện.  Thiện 

căn được gieo trong tương lai, nhưng tín nguyện bị vứt bỏ là trong hiện 

tại. Người có đầy đủ con mắt quyết chẳng lưu thông! Tác giả đã tự xưng 

là  Thiền  -  Tịnh  mà  chẳng  chịu  y  theo  tông  chỉ  chân  thật  của  Tịnh  Độ, 

đáng  than  tột  bậc!  Những  kẻ  đề  xướng  Tịnh  Độ  hiện  thời  phần  nhiều 

mang thứ tri kiến ấy, rất sợ người khác bảo mình chẳng hiểu Thiền, đến 

nỗi  trở  thành  kết  quả  mất  sạch  lợi  ích  thật  sự  cả  Thiền  lẫn  Tịnh!  (Ngày 

 mồng Tám tháng Chín) 

250. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi bảy) 

Hai bức thư tôi đều nhận được cả, đừng lo. Trước khi viết phiếu gởi 

Nga Mi Chí, tôi phỏng đoán mỗi gói là năm bộ, do tính gởi một trăm bộ 

về núi Nga Mi, nên ghi là hai mươi gói. Về sau do sách nặng, mỗi gói 

chỉ có bốn bộ. Một trăm bộ dành cho núi Nga Mi còn thiếu hai mươi bộ. 

Vì thế, lại bảo gởi năm gói nữa cho đủ số một trăm. Ngoài ra đều chẳng 

cần gởi thêm nữa. Hơn nữa, bức hình Phật do ông Vương Kính Hồ vẽ, 

trước  đây  đã  gởi  cho  hãng  ngoại  quốc  Nghĩa  Tỷ  của  ông  Vương  Hiểu 

Hy  và  đã  gởi  thư  báo  cho  Phật  Học  Xã  biết,  yêu  cầu  họ  hỏi  ý  ông  ta. 

Ông  ta  lại  muốn  gởi  sang  núi  Nga  Mi  để  kết  duyên,  nên  tôi  gởi  thẳng 

sang  nhà  ông  ở  Thành  Đô,  chắc  đã  nhận  được  rồi!  Hãy  nên  bảo  người 

canh  cửa,  sai  người  ấy  gởi  thư  báo  tin  đã  nhận  được  để  ông  ta  khỏi 

mong ngóng. 

Thời  Minh,  núi  Nga  Mi  chẳng  thiếu  cao  nhân,  nhưng  tấm  bia  sắt  ở 

điện  Mộc  Bì47  đã  được  dựng  từ  thời  Gia  Tĩnh  cho  đến  nay,  thật  khiến 

cho người ta đau lòng. Sư Thánh Khâm ghi chép, đúng là coi mình như 

lãnh tụ của Tăng chúng toàn quốc, chép lại hết bài văn trên tấm bia sắt, 

giao cho Vương Hiểu Hy gởi đến; bên cạnh mỗi chữ Triện còn ghi âm 

theo lối chữ Khải, vẫn chẳng biết đấy là bài văn báng bổ Phật pháp. Vị 

Tăng đúc tấm bia sắt thuở ấy còn được ghi tên trong huyện chí. Vị Tăng 

ấy cũng chẳng biết là bài văn ấy báng bổ Phật pháp  (nay nói với ông vì sợ 

 những  kẻ  vô  tri  cho  là  hủy  hoại  di  tích  xưa).   Nếu  nay  hủy  được  bài  văn  hủy 

47 Mộc Bì chính là tên cũ của chùa Đại Thừa tại Nga Mi. Do chùa lấy những phiến gỗ để lợp 

mái nên có tên như vậy. Tấm bia sắt này được dựng gần chùa Đại Thừa, thường được gọi là 

Cấm Thanh Thiết Bi (bia sắt cấm nói). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 55 of 327

báng  Phật  pháp  suốt  bốn  trăm  năm  ấy  thì  thật  là  chuyện  vui  sướng  lớn 

lao! Vẫn mong ông nói rõ nguyên do với đại chúng núi Nga Mi ngõ hầu 

những kẻ mù quáng chẳng đến nỗi chê là hủy hoại di tích cổ vậy!  (Ngày 

 Hai Mươi Mốt tháng Giêng)

251. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi tám) 

Nhận  được  thư  hôm  qua,  khôn  ngăn  mừng  cho  nhân  dân  vùng 

Quảng An. Những huấn từ dành cho các trường học do ông đã soạn đều 

khế  lý,  khế  cơ;  nhưng  nếu  để  giáo  huấn  rộng  rãi,  chớ  nên  không  lấy 

nhân quả làm tiền đề. Từ khi Trình - Châu bài xích nhân quả trở đi, nhà 

Nho đều chẳng dám bàn đến nhân quả; một là cố giữ thói xấu hèn “kéo 

bè tụ đảng những người cùng ý kiến để công kích kẻ khác [ý kiến]”, hai 

là cái tâm lén lút mong ngóng [được tiếng] “thuần Nho”, được thờ trong 

Văn  Miếu,  đến  nỗi  trị  quốc,  trị  dân,  trị  gia,  trị  tâm,  đều  không  có  căn 

bản!  Cái  thói  phế  kinh  điển,  phế  luân  thường,  giết  cha,  giết  mẹ  trong 

thời gần đây đều do học thuyết bài xích nhân quả tạo thành. Nay thì coi 

Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Võ, Châu, Khổng đều thua kém người 

Tây  Phương!  Há  nên  sợ  bị  kẻ  cố  chấp  công  kích  mà  chẳng  dám  nói  ra 

những  thói  xấu  kết  chặt,  khiến  cho  người  nghe  vẫn  chẳng  biết  được  bí 

quyết thật sự để chữa lành bệnh; há chẳng đáng thương xót lắm ư? 

Mồng  Tám  tháng  Tám,  pháp  sư  Đức  Sâm  rời  đất  Tô,  sang  thăm 

viếng  mấy  nơi  ở  Giang  Tây   (Cửu  Giang,  Lô  Sơn,  Cát  An),  tới  ngày  Hai 

Mươi  Lăm  mới  tới  đất  Cám  (tức  huyện  Cám,  tỉnh  lỵ  Giang  Tây).  Mẹ 

thầy  ấy  vẫn  còn  khỏe  mạnh.  Điện  Quán  Âm  chùa  Thọ  Lượng  đã  xây 

xong,  có  thể  sắp  xếp  Tăng  chúng  yên  cư  tu  hành  được  rồi.  Ước  chừng 

trước  Rằm  tháng  Mười,  chắc  thầy  ấy  sẽ  trở  về  đất  Tô.  Gần  đây,  ông 

Hứa Chỉ Tịnh cũng tới Báo Quốc. Đợi thầy Đức Sâm trở về, Quang sẽ 

xuất quan, nhưng vẫn ở Báo Quốc. Năm tới, sau khi Cửu Hoa Chí được 

in ra, sẽ quyết định chuyện đi hay ở. Nay gởi cho ông hai gói Tịnh Độ 

Ngũ Kinh, mười gói Niệm Phật Khẩn Từ, một gói Hám Sơn Niên Phổ, 

một gói Viễn Công Văn Sao, mười gói Tọa Hoa Chí Quả, ba gói An Sĩ 

Toàn Thư, ba gói Quán Âm Tụng, năm gói Tịnh Nghiệp Chỉ Nam, năm 

gói Nhân Sanh Chỉ Tân, một gói Sức Chung Tân Lương, một gói Liễu 

Phàm Tứ Huấn, ba gói Gia Ngôn Lục, tổng cộng là bốn mươi lăm gói để 

giúp cho ý nguyện giáo hóa dân cao cả [của ông]  (Ngày Hai Mươi Mốt tháng 

 Chín). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 56 of 327

252. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ hai mươi chín) 

Nhận  được  hai  lá  thư,  khôn  ngăn  cảm  thán.  Công  ước  Bảo  Giáp48 

thật  hay;  tiếc  rằng  các  Huyện  Trưởng  trong  cả  nước  chẳng  chú  ý  đến 

chuyện  này.  Mồng  Bảy  tháng  này,  thầy  Đức  Sâm  đã  trở  về.  Đầu  tháng 

Chín, ông Hứa Chỉ Tịnh tới đây. Thầy Minh Đạo bị bệnh đã lâu, đã qua 

đời  vào  hai  giờ  rưỡi  sáng  ngày  Mười  Chín  tháng  này.  Ngày  Hai  Mươi 

Mốt  chuyển  linh  cữu  tới  Linh  Nham,  ngày  Hai  Mươi  Lăm  đưa  đi  hỏa 

thiêu,  đưa  tro  vào  tháp  Phổ  Đồng  chùa  Linh  Nham.  Đã  nhận  được  sáu 

mươi đồng rồi, sẽ dùng làm chi phí ấn tống kinh sách. Lần này nếu có 

đại họa, quả thật Quang chẳng có ý nghĩ dời chuyển, vì già bệnh sợ lạnh, 

chẳng  thể  dời  chuyển.  Đừng  nói  chi  Quang  chẳng  dời  chuyển,  ngay  cả 

thầy  Đức  Sâm,  ông  Hứa  cũng  chẳng  dời  chuyển.  Vì  nếu  Quang  ra  đi, 

chùa  Báo  Quốc  liền  bị  bỏ  hoang,  không  có  người  duy  trì.  Huống  chi 

mấy chục vạn người ở Tô Châu đều chẳng bỏ đi, sao tăng đồ chúng ta 

lại sợ chết bỏ đi, càng gây thêm kinh hoảng lớn lao cho người đất Tô! 

Năm  Dân  Quốc  21  (1932),  Tô  Châu  cũng  gặp  nguy,  mười  phần 

hết bảy phần bỏ đi, vẫn có người nhất quyết không bỏ đi. Phàm những 

người lánh nạn đều gặp nạn cướp bóc, còn người chẳng lánh nạn lại an 

nhiên  không  tai  ương,  hoạn  nạn!  Có  mấy  nơi  gởi  thư  mời  Quang  sang 

chỗ họ, Quang trả lời: “Nếu gặp nguy hiểm, so ra bị trúng bom chết sẽ 

tốt đẹp hơn ôm lòng lo lắng sợ hãi bị cướp bóc trên đường đi trong suốt 

một thời gian dài nhiều lắm”. Nếu lần này chiến sự nổ ra, sẽ lấy chuyện 

“không di chuyển đi đâu cả” để tự giữ mình. Ai nấy đều khó tránh khỏi 

cái chết; rong ruổi, gian nan, lênh đênh mà chết thì chẳng yên vui bằng 

ở  yên  không  dời  động  mà  chết!  Hiện  thời,  chuyện  Hoằng  Hóa  Xã  đều 

giao cho Quang đảm nhiệm, tùy phần, tùy sức mà làm, trọn chẳng mong 

mộ duyên, khuyến hóa rộng rãi khiến người ta đâm chán, dấy lòng ngờ 

Quang tham tiền! Mong hãy yên lòng đừng lo. Tam giới không yên, chỉ 

có Tây Phương Cực Lạc là nơi nên dời về. Ngoài ra, không một nơi nào 

khác  đáng  để  dời  về  cả!  Hiện  thời,  Quang  không  xuất  quan  để  bớt  bị 

làm phiền bởi chuyện giảng diễn các nơi. Từ nay về sau, nếu không có 

chuyện  gì  quan  trọng,  đừng  nên  gởi  thư  đến  nữa  để  đôi  bên  khỏi  phải 

nhọc lòng. 

48 Từ năm 1930, chánh quyền Dân Quốc tại Nam Kinh đã quy định tổ chức hệ thống Bảo 

Giáp: Cứ mười nhà là một Giáp (甲), mười Giáp là một Bảo (保), mười Bảo là một Hương 

(鄉hay  Trấn  鎮).  Những  quy  định  chặt  chẽ  về  trị  an,  tổ  chức,  giám  sát  trong  mỗi  Hương 

được gọi là Bảo Giáp Công Ước. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 57 of 327

253. Thư trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm (thư thứ ba mươi) 

Trước  kia,  sư  Thánh  Khâm  đến  đây  cầm  theo  thư  ông  và  hai  mươi 

đồng, hai chữ “cúng dường” tôi nào dám nhận! Liền gởi cho ông mười 

mấy gói sách như Khuê Phạm v.v… để mong hữu ích cho quý xứ. Hiện 

tại,  pháp  yếu  ma  mạnh,  kẻ  thông  minh  phần  nhiều  theo  về  phái  của  gã 

X…  Hắn  ta  ôm  thành  kiến  cách  mạng,  nhưng  do  chưa  nắm  được  đại 

quyền nên chưa thể mãn nguyện. Nếu nắm được đại quyền, ắt sẽ lập tức 

tiến hành đuổi Tăng đoạt tài sản để làm tổ nghiệp vĩnh viễn cho quyến 

thuộc của hắn. Những ông Tăng bị xua đuổi [ở những nơi] khác sẽ được 

phân phối về các chùa làm công cụ chống đỡ mặt ngoài cho hắn. Hạng 

người như vậy há nên cùng bàn bạc, làm việc chung ư? Quang vốn biết 

chuyện trong pháp môn khó thể duy trì, vì thế chẳng làm chủ chùa miếu, 

chẳng  thâu  nhận  đồ  chúng.  Nay  đã  già  rồi,  hết  thảy  mọi  chuyện  đều 

chẳng  can  dự.  Do  ông  chẳng  biết  nguyên  do  nên  phải  nói  đại  lược. 

Chuyện ảnh chụp là chuyện nhỏ nhặt nhất trong những chuyện vụn vặt 

 (hòa thượng Thánh Khâm đã cầm đi rồi), há nên bảo Thánh Khâm ứng tiền ra 

trả trước, ông sẽ trả lại [cho thầy ấy] sau? Huống chi ông đã gởi tới hai 

mươi  đồng,  dẫu  Quang  hẹp  lượng,  lẽ  đâu  lại  có  cử  chỉ  chẳng  đếm  xỉa 

tình  người  như  thế?  Ông  nói  lời  ấy,  cũng  là  chưa  suy  nghĩ  kỹ  càng  đó 

thôi!  Khiêm  tốn  quá  đáng  thì  cũng  gần  như  hủy  báng  vậy.  Đối  với  hết 

thảy mọi người hãy đều nên hồn hậu, đừng làm như thế! 

254. Thư trả lời cư sĩ Quách Hán Nho (thư thứ nhất) 

Phật  pháp  mênh  mông,  phàm  phu  sát  đất  muốn  liễu  sanh  thoát  tử 

trong đời này, trừ tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương ra, chẳng 

có pháp nào khác có thể thỏa được nguyện ấy. Cõi đời có bao nhiêu kẻ 

thông minh đặc biệt thông đạt chuyên lấy việc nghiên cứu kinh luận Đại 

Thừa làm chí hướng, sự nghiệp; nhưng đối với pháp giản tiện, viên đốn 

nhất này lại ngược ngạo xem là pháp thiển cận, chẳng chịu tu tập. Ấy là 

vì họ chỉ chú ý nơi Lý Tánh sâu mầu, không xét kỹ Phật lực chẳng thể 

lường  được.  Vì  thế,  bỏ  Phật  lực  để  cậy  vào  tự  lực,  tự  phụ  là  đại  thông 

gia, rốt cuộc đến nỗi chỉ được cái Danh, hiếm khi được cái Thật! Đâm ra 

nhường  cho  kẻ  ngu  phu  ngu  phụ  vô  tri  vô  thức  vượt  ngang  ra  khỏi  ba 

cõi,  cao  đăng  chín  phẩm  sen;  còn  chính  mình  vẫn  tự  trầm  luân  trong 

biển khổ sanh tử không thoát khỏi được, há chẳng đáng buồn lắm ư? Ấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 58 of 327

là căn bệnh chung của đại đa số người học Phật trong thế gian này! 

Quang  túc  nghiệp  sâu  nặng,  sanh  ra  mới  được  sáu  tháng  liền  mắc 

bệnh  mắt.  Suốt  cả  sáu  tháng  không  mở  được  mắt,  trừ  lúc  ăn,  ngủ  ra, 

thường khóc suốt ngày đêm. Do nhân duyên ấy, mắt chẳng bằng người 

khác. Sau này xuất gia, được thấy pháp môn Tịnh Độ, liền chuyên tâm 

nơi  một  chuyện  này.  Nếu  có  ai  chẳng  coi  tôi  là  hạng  tầm  thường,  ngu 

dốt thì đều đem những điều này nói với họ. Nếu ai tự phụ là đại thông 

gia, cũng mặc cho người ấy làm đại thông gia! Ông muốn quy y, hễ có 

chí  mong  liễu  sanh  tử  thì  được;  chứ  nếu  muốn  làm  đại  thông  gia  thì 

chẳng được! Nay đem lầm đáp lạc, đặt cho ông pháp danh là Huệ Dung; 

nghĩa là nương theo trí huệ của Phật, do nơi pháp môn Tịnh Độ này mà 

dung hội quán thông hết thảy các pháp, khiến cho hết thảy mọi người từ 

chỗ giản ước mà nhập đạo để khỏi đến nỗi than thở:  “Ngày đã xế chiều 

 mà đường vẫn còn xa!”  

Nay tôi gởi cho ông mấy loại sách, hãy đọc sẽ biết rõ cội nguồn của 

pháp môn Tịnh Độ. Tịnh Độ Ngũ Kinh, Thập Yếu phải đặc biệt chú ý! 

Đối với lời tựa của Quang [viết cho những sách ấy], càng phải nên dốc 

lòng tin tưởng. Chớ nên vì văn chương không tao nhã, trôi chảy, mà xem 

thường! Đối với kinh ấy, sách ấy, tin cho tột bậc sẽ đáng gọi là đệ tử thật 

sự của đức Phật, có thể tự lợi, lợi người. Đang trong lúc nguy hiểm khôn 

lường  này,  nhằm  lúc  không  có  pháp  gì  cứu  được  mà  bỏ  một  pháp  này 

thì Phật cũng chẳng thể lập được cách nào khác! Xin hãy đọc kỹ. Quang 

mục lực không đủ, xin đừng thường gởi thư đến để khỏi bị nhọc nhằn! 

 (Ngày Hai Mươi tháng Sáu năm Bính Tý - 1936) 

255. Thư trả lời cư sĩ Quách Hán Nho (thư thứ hai) 

Đề xướng Phật học, hãy nên lấy “giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều  lành”  làm  gốc.  Làm  được  như  thế  thì  pháp  thế  gian  lẫn  pháp  xuất 

thế  đều  chẳng  trái  nghịch.  Nếu  không,  đối  với  Danh  Giáo  còn  là  tội 

nhân, nào kham học Phật để mong liễu sanh thoát tử ư?  “Đừng làm các 

 điều ác, vâng làm các điều thiện” ; đấy chính là giới đại lược trong giới 

kinh nhà Phật. Văn Xương Âm Chất Văn trích dẫn câu này; người ta chỉ 

biết Âm Chất Văn có câu này, chẳng biết lai lịch của nó sâu xa như thế! 

Điều phải nên chú trọng của người học Phật trong đời Mạt là biết nhân 

quả  và  tu  Tịnh  Độ.  Bởi  lẽ,  biết  nhân  quả  sẽ  chẳng  dám  lừa  mình,  dối 

người, làm chuyện thương thiên, hại lý, tổn người, lợi mình! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 59 of 327

Tu Tịnh Độ thì tuy là phàm phu đầy dẫy triền phược vẫn có thể cậy 

vào Phật từ lực để vãng sanh Tây Phương. Các pháp môn khác đều phải 

đoạn  hết  sạch  phiền  não   (tức  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  trong  tam  giới)  mới  có 

thể liễu sanh thoát tử. Nếu không, dù đại triệt đại ngộ, có đại trí huệ, đại 

biện tài, hiểu được quá khứ, vị lai, muốn đi liền đi, muốn tới liền tới, vẫn 

chẳng thể liễu được, huống là kẻ đầy dẫy phiền não ư? Giảng Tịnh Độ 

thì  phải  nói  cặn  kẽ  đạo  lý:   “Tịnh  Độ  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  Phật 

 pháp, là đạo để hạ phàm lẫn thượng thánh cùng tu. Chúng sanh đời Mạt 

 chẳng  biết  chẳng  tu  pháp  này  thì  chỉ  gieo  được  thiện  căn  trong  đời  vị 

 lai, trọn khó thể thoát luân hồi trong đời này”  v.v… 

Kinh Địa Tạng nói nhân quả khá rõ ràng, rộng rãi; chú giải kinh ấy 

chỉ có sách Khoa Chú49 là đáng xem. Dương Châu Tàng Kinh Viện có 

khắc sách Địa Tạng Khai Mông50, chẳng đáng xem! Bởi lẽ, nguyên bản 

đã  không  hay  lắm,  lại  bị  kẻ  không  thông  hiểu  sửa  chữa  nên  càng  kém 

hay hơn! Mười mấy năm trước có người tặng bản chú giải kinh ấy cho 

Quang,  Quang  bảo  kẻ  ấy  hãy  cầm  đi  vì  Quang  chẳng  dám  tặng  lại  cho 

người  khác.  Nay  gởi  cho  ông  cuốn  Khoa  Chú  do  Quang  còn  giữ  được, 

bản  này  chú  giải  rất  rõ  ràng,  tường  tận.  Do  chưa  đủ  để  xếp  thành  một 

bưu  kiện,  nên  đem  bản  chú  giải  Hiếu  Kinh  do  một  đệ  tử  đã  tặng  cho 

Quang  bỏ  thêm  vào.  Người  này  học  rộng  nhưng  ham  danh,  vì  thế  khi 

chú giải đã chú trọng diễn giảng cho thật rộng; nhưng dùng sách ấy để 

làm tài liệu tham khảo thì cũng chẳng phải là vô ích. Còn kèm thêm hai 

cuốn Tịnh Độ Ngũ Kinh, nếu đọc kỹ hai lời Tựa và lời Bạt của Quang in 

ở đầu sách và cuối sách thì đề xướng Phật học sẽ chẳng đến nỗi bỏ pháp 

môn cậy vào Phật lực, đề cao pháp môn cậy vào tự lực vậy! 

Lại gởi cho ông một gói Vô Lượng Thọ Kinh Tụng; bài tụng ấy tuy 

chưa  thể  hiển  lộ  triệt  để  ý  nghĩa  của  kinh,  nhưng  có  thể  làm  trợ  duyên 

49  Tức  bản  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bản  Nguyện  Kinh  Khoa  Chú  do  ngài  Thanh  Liên  Linh  Kiệt 

soạn vào đời Khang Hy nhà Thanh. 

50 Tác phẩm này có tên đầy đủ là Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện Kinh Khai Mông, gồm ba 

quyển, do sư Thích Phẩm Cam đời Thanh biên soạn. Trong bài Địa Tạng Bồ Tát Thánh Đức 

Đại  Quan,  đại  sư  Hoằng  Nhất  đã  chê  tác  phẩm  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh  Khai 

Mông như sau:  “Rối loạn, hỗn tạp, chẳng đáng để lưu thông”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 60 of 327

cho  kẻ  sơ  cơ.  Thiền  sư  Đạo  Xước51  đời  Tùy  suốt  đời  chuyên  hoằng 

truyền Tịnh Độ, giảng ba kinh Tịnh Độ gần hai trăm lượt, đủ biết trong 

một năm Ngài giảng bốn năm lượt; chẳng nề hà trùng lặp, chỉ mong ai 

nấy đều hiểu rõ. Người đời nay ắt chẳng chịu giảng trùng lặp nhiều lần 

như thế. Cổ nhân lấy lợi người làm gốc, người đời nay lấy cầu danh làm 

gốc.  Nếu  chuyên  giảng  Tịnh  Độ,  chắc  người  ta  sẽ  coi  thường.  Vì  thế, 

chẳng chịu chuyên tinh dốc sức nơi một pháp!  (Ngày mồng Năm tháng Sáu) 

256. Thư trả lời cư sĩ Thời Nhược

Trước kia, Lận Bá Thao nói ông muốn thỉnh năm mươi bộ Quán Âm 

Tụng; do vậy, tôi bảo Trung Hoa Thư Cục thay mặt tôi gởi cho ông tám 

gói, tức là năm mươi sáu bộ. Sau đấy, do đường bưu điện không thông, 

hoặc  sách  bị  trở  ngại  [vì  nhà  in]  không  giao  ra,  hoặc  bị  chậm  trễ  giữa 

đường,  nay  chắc  ông  đã  nhận  được  rồi.  Ba  bốn  ngày  hôm  trước,  [Lận] 

Bá Thao tới đây, giao món tiền ba mươi mấy đồng – trong chốc lát tôi 

không  nhớ  rõ,  sợ  là  ba  mươi  sáu  đồng  –  nói  hai  mươi  đồng  dùng  để 

thỉnh Quán Âm Tụng. Cứ một trăm bộ Quán Âm Tụng là ba mươi bốn 

đồng.  Mỗi  gói  sách  đều  được  thư  cục  gởi  bảo  đảm,  như  vậy  thì  [tốn 

thêm] hai cắc để ngừa trường hợp người giao sách làm ăn cẩu thả, không 

gởi bảo đảm thì không xong! Hết sạch hai mươi đồng rồi. 

Hôm  nay  gởi  cho  ông  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Thọ  Khang  Bảo 

Giám,  Học  Phật  Thiển  Thuyết,  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Giải,  Khuê 

51 Đạo Xước (562-645) là một vị cao tăng Tịnh Độ, người huyện Vấn Thủy, Tinh Châu (nay 

thuộc Thái Nguyên, tỉnh Sơn Tây), có thuyết nói Sư là người Tấn Dương, thường được gọi 

là Tây Hà thiền sư. Sư kế thừa tư tưởng của ngài Đàm Loan, được coi là người có công khai 

phá tông Tịnh Độ đầu đời Tùy-Đường. Xuất gia năm mười bốn tuổi, học rộng các kinh luận, 

đặc  biệt  yêu  thích  kinh  Đại  Niết  Bàn,  được  coi  là  một  học  giả  hàng  đầu  về  kinh  Niết  Bàn 

thời ấy. Sư từng giảng kinh Niết Bàn đến hai mươi bốn lượt. Sau Sư về trụ trì chùa Huyền 

Trung (do ngài Đàm Loan sáng lập). Năm Đại Nghiệp thứ năm (609) nhân đọc bài văn bia 

về ngài Đàm Loan ở trong chùa bèn cảm kích, phát tâm chuyên tu và hoằng dương Tịnh Độ. 

Từ đó cho đến khi mất, mỗi ngày Sư niệm Phật bảy vạn câu. Riêng kinh Quán Vô Lượng 

Thọ Phật, Sư từng giảng hơn hai trăm lần, chủ trương bất luận tại gia hay xuất gia đều nên 

lấy Niệm Phật làm pháp tu chủ yếu. Sư cũng đề ra cách dùng hạt đậu để nhớ số câu niệm 

Phật, khởi đầu truyền thống dùng xâu chuỗi để nhớ số câu niệm Phật. Năm Trinh Quán thứ 

ba (609), biết đã đến lúc vãng sanh, Sư thông báo cho đồ chúng vân tập. Khi mọi người đã 

đến đầy đủ, chợt đại chúng thấy ngài Đàm Loan hiện thân, cho biết Sư dư báo chưa hết. Đến 

năm 70 tuổi, Sư mọc răng mới. Đường Thái Tông nghe tin, đích thân ngự giá chiêm ngưỡng, 

ban tặng Sư nhiều thứ quý báu. Sư thị tịch vào năm sau, diện mạo tươi nhuận, thần trí sáng 

suốt, giảng diễn Tịnh nghiệp thao thao, ý nghĩa sâu thẳm. Môn nhân nổi tiếng có những vị 

Thiện Đạo, Đạo Phủ, Tăng Diên, Đạo Ngân v.v… Sư còn để lại các tác phẩm như Tịnh Độ 

Luận, An Lạc Tập v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 61 of 327

Phạm, Cảm Ứng Thiên Trực Giảng v.v… Tổng cộng mười ba gói, cũng 

chẳng cần phải tính tiền là bao nhiêu. Do Quang thấy người đất Tần suốt 

mấy năm qua do đường bưu điện bị cách trở chẳng thể gởi sách để người 

quê tôi được nghe Phật pháp, thật là một điều áy náy lớn lao! Gia Ngôn 

Lục đã hết, vì thế chỉ gởi được một hai cuốn; đợi đến lần in thứ hai vào 

tháng Mười Một hoặc lần in thứ ba vào tháng Chạp tôi sẽ gởi thêm mấy 

gói nữa. 

Năm  ngoái,  ông  đã  cậy  [Lận]  Bá  Thao  chuyển  thư  xin  quy  y,  [thư 

ấy tôi] chưa nhận được; nay viết bổ sung pháp danh là Huệ Thái. Ấy là 

vì hễ thời gian thuận tiện, xuông xẻ thì là điềm tốt lành. “Thái” (泰) là 

nghiệp  tiêu  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  dầy.  Phàm  muốn  học  Phật,  ắt 

phải học thành bậc hiền thiện trước đã. Nếu chẳng giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng giữ các điều lành thì vẫn là tội nhân trong thế gian! Ví như kẻ ghẻ 

chốc, lở lói, làm sao hầu hạ Thiên Đế cho được? Vì vậy, trước hết phải 

lập  nền  tảng  từ  luân  thường  để  làm  cái  gốc  học  Phật.  Xin  hãy  đọc  kỹ 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục thì hết thảy những cách tự lợi, lợi người sẽ đều 

có thể biết rõ! 

257. Thư trả lời cư sĩ Lương Huệ Đống 

Quang nay đã già cả, tinh thần chẳng đủ, lại còn ba bộ Sơn Chí phải 

cấp  bách  sửa  chữa  không  thể  trì  hoãn  được,  nên  đã  sớm  cự  tuyệt  hết 

thảy.  Do  ông  có  lòng  Thành  nên  viết  đại  lược  cho  ông  mấy  câu.  Đặt 

pháp danh cho em trai ông và Hà Ánh Tây. Lương Trụ pháp danh là Huệ 

Trụ, Hà Ánh Tây pháp danh là Huệ Tây, nghĩa là lập chí dốc lòng tu trì 

pháp  môn  Tịnh  Độ  tự  lợi,  lợi  tha,  giống  như  trụ  chống  trời,  như  vầng 

trăng  sáng  ngời  trời  Tây  vậy.  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong 

Một Lá Thư Trả Lời Khắp. Từ nay về sau đừng gởi thư tới nữa, có gởi 

cũng không trả lời  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Bảy). 

258. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ nhất) 

Xem bài thơ bà đã làm, thanh điệu, ý tưởng quả thật chẳng kém cổ 

nhân,  nhưng  chỉ  là  thơ  của  thi  nhân,  nỗi  niềm  tình  tự  sầu  oán,  tợ  hồ 

mang hơi hướng của kẻ trọn chưa hề nghe đạo! Nếu [Quang] đề tựa cho 

[tập thơ] của bà, sẽ trở thành cùng một loại nhân vật như bà. Bà đã có 

huệ  căn  ấy,  nỡ  nào  để  nó  bị  tiêu  diệt,  mòn  mỏi  bởi  bi  oán?  Hết  thảy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 62 of 327

chúng sanh đều có Phật tánh. Ta đã có Phật tánh, lại mặc kệ cho phiền 

não che lấp, trải bao kiếp chẳng tỏ lộ được ư? Hãy nên chuyển nỗi niềm 

sầu oán ấy thành [nỗi niềm tha thiết] niệm Phật, thì sống sẽ dự vào bậc 

thánh  bậc  hiền,  khi  mất  sẽ  dự  vào  Liên  Trì  hải  hội.  Nếu  thật  sự  có  túc 

căn sẽ chẳng phụ lời quở trách này của lão tăng! 

259. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ hai) 

Nhận được thư, tôi khôn ngăn mừng vui, an ủi. Chỉ vì gặp đúng dịp 

[thiện tín xa gần] lên núi [Phổ Đà] dâng hương, công việc bận bịu, đành 

chịu  lỗi  chẳng  thể  trả  lời  ngay.  Nói  chung,  người  thông  minh  đa  phần 

đều  kiêu  ngạo,  tự  cho  mình  là  đúng,  chẳng  chịu  nghe  người  khác  quở 

trách.  Quang  thẹn  mình  thiếu  học  vấn,  đạo  đức,  chẳng  thể  tạo  ích  lợi 

mảy may gì cho cõi đời; do vậy chỉ mang ý nguyện “làm hòn đá nơi núi 

khác”, tôi muốn giống như hòn đá mài thô ráp [để mài giũa] vàng ròng 

tươi  đẹp  khiến  cho  [vàng  ấy  được]  trở  thành  vật  báu  trong  cõi  đời.  Do 

vậy, ba lần gặp gỡ, chẳng hề dùng lời khen ngợi để khích lệ bà, chẳng 

dùng tình cảm thông thường của người đời [để khuyên nhủ], mà chuyên 

dùng Phật pháp để chỉ dạy. [Lời lẽ trong] thư và lời lẽ trong ba lượt [gặp 

mặt] đều quở trách khá gay gắt, ngỡ từ nay ắt bà trọn chẳng thèm hỏi tới 

nữa. Nhưng qua những điều giãi bày trong thư [cho thấy] bà sanh lòng 

khá  cảm  kích.  Đủ  thấy  bà  là  người  có  túc  căn  sâu  xa,  thấy  lý  rõ  ràng, 

chẳng tự cho mình là đúng, chịu nghe lời tốt lành! 

Nếu tận tình buông xuống được tập khí của hạng người có tài năng 

và thói hư huyễn của Âu Tây, giữ vẹn bổn phận, coi trọng luân thường, 

tận tụy thực hiện chuyện giáo dục trong gia đình, để hết thảy hàng phụ 

nữ  được  ngưỡng  vọng  khuôn  mẫu  tốt  đẹp.  Lại  còn  sanh  lòng  tin,  phát 

nguyện, tự tu Tịnh nghiệp, tự hành, dạy người, ngõ hầu cùng được giải 

thoát, trở thành bậc mẫu nghi nơi khuê các, là bậc thầy gương mẫu cho 

nữ giới, thì nước ta được hưng thịnh sẽ là điều chắc chắn. Nhưng lời lẽ 

của văn nhân phần nhiều là phù phiếm hời hợt; nếu có thể chân thật làm 

đúng như những điều đã nói trong sách, trong thơ thì những điều Quang 

kỳ vọng trên đây nhất định sẽ được trở thành sự thật. 

“Ham cao, chuộng xa, thấy lạ, nghĩ khác” chính là căn bệnh chung 

của  văn  nhân  lẫn  người  học  đạo  hời  hợt,  phù  phiếm!  Cần  biết  rằng: 

 “Đạo của Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi. Đạo của Như Lai chỉ 

 là Giới - Định - Huệ mà thôi!”  Dẫu cho vạn thánh, muôn Phật nối tiếp 

nhau xuất hiện trong cõi đời cũng chẳng thể thay đổi chương trình một 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 63 of 327

tí ti nào! Hiểu rõ điều này, sẽ tự biết những kẻ thấy lạ nghĩ khác đều do 

trong tâm không có chủ ý, chẳng phải là hạng pháp khí có thể tiếp nhận 

đạo mà ra! Trong Phật pháp có vô lượng pháp môn. Nếu muốn cậy vào 

tự  lực  thì  để  đạt  được  chỗ  chỉ  quy  nơi  Thiền,  Giáo,  Luật  hay  Mật  còn 

chẳng phải là dễ dàng, huống là sẽ do những pháp ấy mà chứng Vô Sanh 

nhằm liễu sanh tử ư? 

Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn thẳng tắt nhất, viên đốn nhất, 

đơn giản nhất, dễ dàng nhất, huyền diệu nhất để làm cho khắp hết thảy 

thánh - phàm cùng được vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử ngay 

trong đời này. Nếu chẳng gai mắt vì văn tự của Văn Sao, xin hãy đọc kỹ, 

thực hành theo. Rồi sau đấy mới đọc các trước thuật về Tịnh Độ của cổ 

đức thì thế sẽ như chẻ tre, như nước từ nguồn thuận giòng đổ xuống. Ý 

nghĩa lời thơ của bà thật hay, nhưng muốn khỏi bị chê bai là nói thêu dệt 

thì cần phải thực hành những sự ấy. Nếu không, nào phải chỉ là nói thêu 

dệt,  mà  còn  là  nói  dối,  nói  đùa  bỡn,  nói  gạt  Tam  Bảo!  Hơn  bốn  mươi 

năm Quang chẳng làm thơ nên chẳng thể họa thơ được! 

260. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ ba) 

Nhận được thư, biết lá thư lần trước vẫn chưa [khiến bà] chán ghét 

[Quang]. Thư lần này, trừ những lời khen ngợi Bất Huệ quá lố ra, đều là 

những lời thật tình. Một hơi thở ra không hít vào được sẽ liền thuộc vào 

đời sau. Lúc ấy dẫu  “tài cao tám đấu, học giàu năm xe”  52 cũng vô ích! 

Nếu chẳng sớm tu trì Tịnh nghiệp cho kịp, đợi tới lúc ấy mới biết sống 

uổng cuộc đời này, uổng đem thiện căn đã gieo trong đời trước phí sạch 

vào những thứ văn tự sáo rỗng, chẳng đáng buồn ư? Pháp môn Tịnh Độ 

52  “Tài cao tám đấu”  (tài cao bát đẩu) là một thành ngữ xuất phát từ câu nói đầy tự phụ về 

tài  văn  chương  của  Tạ  Linh  Vận  đời  Nam  Tống:   “Tài  năng  của  thiên  hạ  được  một  thạch 

 thì Tào Tử Kiến chiếm hết tám đấu, ta chỉ được một đấu, thiên hạ chia nhau một đấu”.  Tạ 

Linh Vận là một thi gia nổi tiếng đời Nam Tống, lời thơ rất đẹp, được người đương thời tán 

thưởng, đua nhau sưu tập. Ông còn rất giỏi thư pháp, nên thơ và chữ viết của ông được xưng 

tụng là Nhị Bảo thời ấy. Tào Tử Kiến chính là Tào Thực, con trai thứ của Tào Tháo, là một 

thi  nhân  lừng  danh  thời  Tam  Quốc,  được  xưng  tụng  là   “thất  bộ  thành  thi”   (chỉ  trong  bảy 

bước chân đã làm xong thơ). 

 “Học giàu năm xe”  (học phú ngũ xa) là một thành ngữ xuất phát từ một câu nói trong phần 

Thiên Hạ trong thiên Tạp Biên sách Trang Tử:  “Huệ Thi hữu phương, kỳ thư ngũ xa”  (Huệ 

Thi  hiểu  rộng,  sách  đến  năm  xe).  Huệ  Thi  là  một  nhà  triết  học  thời  Chiến  Quốc,  nổi  tiếng 

học rộng, thông thạo rất nhiều lãnh vực. Do thời cổ, chưa có giấy, sách được viết trên những 

thẻ tre nên phải dùng xe để chở. 

Cả hai thành ngữ này thường được ghép chung để ca ngợi người vừa có tài văn chương vừa 

học rộng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 64 of 327

quý nơi thật hành. Nay đã biết [như vậy], hãy nên tùy phần tùy lực mà 

hành thì mới có lợi ích thật sự. 

Nếu chỉ nghiên cứu, chẳng chịu trì thánh hiệu Phật, để mong gần là 

tiêu trừ nghiệp chướng, tăng phước huệ, xa là thoát tam giới để lên chín 

phẩm sen, thì vẫn là tập khí của văn nhân. Có tập khí ấy mà muốn đạt 

được lợi ích chân thật là “liễu sanh tử, chứng Vô Sanh” sẽ thật khó khăn 

muôn vàn! Nếu có thể phát đại Bồ Đề tâm, trong lúc rảnh rỗi việc công, 

chuyện  tư,  hãy  thật  hành  hạnh  chất  phác  niệm  Phật  của  ngu  phu,  ngu 

phụ,  thì  [những  chuyện  như]  “trong  tương  lai  sẽ  là  bậc  mẫu  nghi  chốn 

khuê  các,  là  bậc  thầy  gương  mẫu  cho  nữ  giới  và  dự  hội  Liên  Trì,  đích 

thân được đức Phật thọ ký” đều có thể đạt được. Xin hãy dốc hết sức nơi 

thân để thực hiện chẳng bê trễ [những hạnh ấy], chẳng dám cố ý làm trò 

đùa bỡn kẻo mắc tội với Tam Bảo. Thường nhớ chẳng quên [những điều 

như  thế]  thì  may  mắn  lắm  thay!  Từ  nay  về  sau  đừng  gởi  thư  đến  nữa; 

ước chừng sau một tháng rưỡi nữa Quang sẽ sang Thượng Hải. 

261. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ tư) 

Lúc bà gặp Quang vào năm Dân Quốc 16 (1927), Quang mừng vì bà 

khá  thông  suốt,  có  trí  huệ,  lại  có  thể  tiếp  nhận  được  lời  chỉ  trích  của 

người khác, nên vẫn thường mong bà sẽ là người hướng dẫn tốt lành cho 

nữ giới đất Chiết Giang. Sau này trọn chẳng nghe tin tức gì, Quang cho 

rằng do không có người nhắc nhở, duy trì, thiện căn đã phát khởi tại Phổ 

Đà lại bị tiêu diệt rồi. Nhưng Quang cũng chẳng muốn đa sự, ép kẻ khác 

làm chuyện họ không muốn. Đến khi đọc tập thơ của bà, ý tứ hoàn toàn 

chẳng tương ứng với đạo ấy! Do vậy, mới khơi gợi, dẫn dắt đại lược; về 

sau thấy thư trả lời của bà, thật an ủi, thỏa lòng. Do vậy, biết rằng: Nhập 

đạo đều có thời tiết, nhân duyên! 

Tờ Hoằng Pháp Xã San do bà đã gởi, vì bận bịu chẳng rảnh rỗi, nên 

chỉ xem những truyện của bà họ Tăng, bà tiết phụ họ Khổng và bà X… 

nọ cùng với bài Bát Thức Tứ Tân Chủ Tụng. Văn lẫn ý đều hay, nhưng 

câu  chữ  trong  nhà  Thiền  đều  “ý  nằm  ngoài  lời”.  Những  câu  văn  trong 

bài Tứ Tân Chủ tợ hồ có ý nghĩa, văn nhân thông minh có thể mô phỏng. 

Nếu là lời vô nghĩa hoặc ý nghĩa tối tăm để đáp cho phù hợp với căn cơ 

[của  người  hỏi  đạo],  chắc  chắn  [người  đọc  sách  Thiền]  chẳng  thể  dựa 

theo ý nghĩa của lời văn để hiểu được! Nếu thật sự có sở ngộ, sẽ chẳng 

ngại gì đề xướng, nêu tỏ. Nếu chỉ cậy thông minh rồi mô phỏng thì chớ 

nên viết bừa bãi như thế. Điều này rất khác xa với Giáo, phải thận trọng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 65 of 327

tột  bậc!  Nếu  thật  sự  niệm  đến  mức  nhất  tâm  bất  loạn  thì  cũng  có  thể 

nhanh chóng hiểu được ý chỉ ấy. Nếu chưa thật sự biết, chớ nên hàm hồ, 

mạo nhận là bậc thông gia. Do con người gần đây thường ưa trộm tiếng 

nên Quang rất không muốn người khác do vậy mà mắc tội; cho nên mới 

nói với bà! 

262. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ năm)

Buổi chiều tôi nhận được một gói Hải Âu Tập, nhân tiện bèn đọc đề 

mục. Bài này cũng đã đăng trên tờ Hoằng Pháp Xã San của pháp sư Bảo 

Tịnh  rồi.  Phần  luận  về  Tần  Thủy  Hoàng  có  phần  quá  kịch  liệt,  rất  trái 

với Trung Đạo. Phần ca ngợi tài năng của Tần Thủy Hoàng có thể gọi là 

“tinh mắt”; nhưng hoàn toàn suy tôn Tần Thủy Hoàng, xem chuyện đốt 

sách  chôn  Nho  sĩ  là  bản  lãnh  lớn  thì  đã  nói  quá  lời!  Hắn  ta  muốn  ngu 

dân nên đốt sách, chứ đâu phải vì sợ tà thuyết lừa gạt dân mà đốt sách! 

Nếu phàm là những tà thuyết đều đốt đi thì sẽ có công; đằng này hắn lại 

đốt những sách luận về chánh trị, đạo đức. Do hắn coi kinh Dịch là sách 

bói toán nên không xếp vào loại sách bị đốt. 

Thánh nhân nắm địa vị, người lành chấp chánh, kẻ ác sẽ bị cảm hóa 

theo. Hắn đem chôn những người chẳng hùa theo mình, chỗ này há nên 

đề cao ca ngợi, còn hận chẳng thể chôn sạch hết ư? Cư sĩ tài lực có thừa, 

nhưng hàm dưỡng chưa đủ, chỉ mong sướng miệng một chốc, trọn biến 

thành  kẻ  cuồng  chẳng  đoái  hoài  tới  chuyện  gây  lầm  lạc  cho  kẻ  vô  tri. 

Quang là kẻ sẽ chết trong sớm - tối, vô ích cho đời, chỉ vì cư sĩ túc căn 

sâu  dầy  nên  tôi  đặc  biệt  rèn  giũa.  Chẳng  biết  cư  sĩ  có  nghĩ  như  vậy  là 

đúng hay chăng? 

263. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ sáu) 

Người thông minh trong thế gian thường tự phụ thông minh, chẳng 

chịu trống lòng tiếp nhận người khác chỉ trích. Bà túc căn sâu dầy, quả 

thật  là  nền  tảng  để  tăng  tiến  đức  hạnh.  Đọc  thư  bà  khôn  ngăn  khâm 

phục. Những lời lẽ trong nhà Thiền đừng nói là chưa ngộ; dẫu ngộ mà 

chẳng khéo biết căn cơ đến nỗi gây lầm lạc cho người ta thì quả thật là 

tự mình chuốc họa! Trước kia, trong thời kỳ Phật pháp của đức Ca Diếp 

Phật, chủ nhân núi Bách Trượng do nói một câu chẳng khế cơ, đến nỗi 

đọa thân làm chồn hoang năm trăm kiếp. Tới đời Đường, ở trước tòa của 

thiền sư Bách Trượng Hoài Hải kể rõ chuyện ấy mới được thoát. Do vậy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 66 of 327

biết rằng: [Quả báo của] kẻ dùng lời lẽ nhà Thiền để làm trò đùa trẻ con 

nhằm khoe tài nhạy miệng đáng sợ tới cùng cực! 

Cư  sĩ  chỉ  thực  hành  lễ  tụng,  đợi  đến  khi  phàm  tình  thánh  kiến  đều 

chẳng  còn  nữa  thì  tất  cả  những  lời  đối  đáp  ứng  theo  căn  cơ  [trong  nhà 

Thiền]  sẽ  đều  hiểu  rõ  ngay!  Dẫu  đã  hiểu  rõ  ràng,  vẫn  chẳng  thể  không 

thận  trọng  chuyện  ấy.  Như  lời  nói  trước  kia  của  [chủ  nhân  núi]  Bách 

Trượng thật ra chẳng sai, nhưng vì [đáp] sai căn cơ [của người hỏi] mà 

bị quả báo làm chồn hoang năm trăm kiếp, huống gì lời đáp hoàn toàn 

sai lầm ư? Đối với món tiền mười đồng, tôi vẫn dùng để gởi cho cư sĩ 

những  sách  quan  trọng  nhằm  mong  sao  những  bậc  anh  hiền  chốn  khuê 

các  đất  Ninh  Ba  sẽ  cùng  được  gội  nhuần  sự  giáo  hóa  của  Phật.  Đông 

người, ít sách, làm sao gởi trọn khắp được? Vì thế, lại gởi một gói gồm 

năm trăm tờ Một Bức Thư Trả Lời Khắp để học sinh trong nhà trường 

mỗi trò có được một tờ. Được cư sĩ diễn thuyết, bọn họ ắt sẽ vui vẻ noi 

theo. Nếu thoạt đầu [mở trường dạy học cho nữ sinh mà] chỉ chú trọng 

tiền vốn và cầu lợi thì lợi ích đã nhỏ lại càng bé lắm, đấy chẳng phải là 

điều Quang mong mỏi nơi cư sĩ! 

Cố  nhiên,  Ninh  Ba  chẳng  thiếu  người  tin  Phật;  nhưng  dùng  miệng 

lưỡi tươi đẹp, bóng bẩy, ngòi bút gấm thêu để đề xướng pháp môn Tịnh 

Độ trong Phật pháp qua những pháp như luân thường, xử sự hằng ngày, 

hiếu - đễ - trung - tín - lễ - nghĩa - liêm - sỉ thì quả thật chẳng thấy được 

mấy ai như thế. Cư sĩ đã có tư cách như vậy, tiếc là mấy năm qua vẫn 

chưa chân thật phát tâm. Nay đã phát tâm rồi, nỡ nào để hết thảy phụ nữ 

suốt đời chẳng được gội nhuần sự giáo hóa của Phật, chẳng biết đường 

vượt  thoát  hòng  liễu  sanh  thoát  tử?  Đấy  chính  là  điều  Quang  thay  mặt 

các đấng giáo chủ hai cõi khuyên nhắc bà vậy! 

264. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ bảy) 

Nhận được thư, dường như [bà đã] biết rõ sâu xa căn bệnh, nhưng vì 

tập khí văn tự quá sâu, dẫu tự biết nhưng chưa thể thật sự thống thiết sửa 

đổi được, vậy thì suốt cuộc đời vẫn chỉ là một bậc thầy về văn chương, 

chứ lợi ích thật sự nơi Phật pháp sẽ đều do tập khí ấy mà bị cách xa! Vì 

vậy, Phật pháp xếp Thế Trí Biện Thông vào tám nạn, đáng cảnh tỉnh sâu 

xa lắm! Bài thơ  “Đọc bộ Tông Kính Lục của ngài Vĩnh Minh”  thanh vận 

réo rắt, chẳng phải là người đã sẵn có huệ căn từ kiếp trước sẽ chẳng thể 

làm  được,  nhưng  đấy  vẫn  là  chướng  ngại  cho  người  tu  đạo!  Bởi  lẽ, 

những lời lẽ ấy đều do phỏng đoán, suy lường mà thành, chẳng thể sánh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 67 of 327

với những lời thuận miệng thốt ra của bậc thật sự đắc đạo! Muốn cho cư 

sĩ giết chết cái tâm mong ngóng làm thơ soạn văn thì đối với con người 

hiện thời chẳng thể không khai thị quyết liệt như vậy! 

Nay dẫn một câu chuyện xưa để làm tấm gương tày liếp thì bậc thầy 

thi  văn  sẽ  trở  thành  bậc  long  tượng  gánh  vác  huệ  mạng  của  Như  Lai, 

vĩnh viễn làm bậc mẫu nghi chốn khuê các, làm bậc thầy gương mẫu cho 

nữ giới mà chẳng phải dụng công! Chuyện này được chép trong truyện 

đại  sư  Diệu  Phong  thuộc  bộ  Phổ  Đà  Sơn  Chí,  hai  bộ  Thanh  Lương  và 

Nga Mi Sơn Chí cũng đều có chép vì đối với cả ba núi [đại sư] đều có 

nhân duyên, cho nên chẳng ngại ghi chép tường tận. Vị sư này là hạng 

người ít thấy trong đời Mạt, được lợi ích nhờ bài thơ của Sơn Âm Vương 

viết lên đế giày gởi cho Sư trong khi Sư đang bế quan, [nhờ đó] Sư được 

đại triệt đại ngộ, chẳng còn coi trọng thi kệ nữa! 

* Phụ lục truyện của đại sư Diệu Phong để tiện tham khảo 

Sư  Diệu  Phong  đời  Minh  tên  là  Phước  Đăng,  người  huyện  Bình 

Dương, tỉnh Sơn Tây, họ Tục, là hậu duệ của Tục Cúc Cư53 thời Xuân 

Thu. Sư sanh ra mang tướng lạ, môi hớt, răng hô, mũi huếch, hầu lộ, mồ 

côi năm bảy tuổi, phải chăn dê cho người làng. Năm mười hai tuổi xin 

xuất  gia  với  một  vị  Tăng  ở  ngôi  chùa  gần  đấy.  Do  bị  Tăng  ngược  đãi, 

bèn trốn đến Bồ Bản, đi xin ăn ở chợ, tối ngủ ở Văn Xương Các. Gác ấy 

do  Sơn  Âm  Vương  xây,  thỉnh  ngài  Lãng  Công  chùa  Vạn  Cố  trụ  ở  đó. 

Một ngày kia, Sơn Âm Vương trông thấy, bảo với Lãng Công: “Đứa trẻ 

này ngũ quan54 đều lộ, thần chí ngưng tụ, xương cứng, mai sau ắt thành 

bậc đại khí. Hãy nhận làm đồ đệ, trông nom cho khéo!” Không lâu sau, 

động đất lớn, nhà cửa dân chúng đổ sạch, Phước Đăng bị nhà sập đè lên 

nhưng  chẳng  bị  thương  gì.  Vương  càng  lấy  làm  lạ  hơn,  bèn  sửa  Thê 

Nham  Lan  Nhã  ở  núi  Trung  Điều,  bảo  Phước  Đăng  bế  quan  ở  đó  để 

chuyên tu Thiền Quán, lập hạn bế quan là ba năm. 

Bế quan chưa lâu, liền có chỗ ngộ, làm kệ trình lên Vương. Vương 

nói: “Đứa trẻ này kiến xứ đã như thế, nếu chẳng chiết phục, mai sau ắt 

phát cuồng”, liền cắt lấy đế chiếc giày rách, viết bài kệ rằng:  “Giả phiến 

 xú hài để, phong tương ký dữ nhữ, tịnh bất vi biệt sự, chuyên đả tác thi 

 chủy”   (Đem  đế  giày  hôi  thối,  gói  lại  gởi  cho  ngươi,  trọn  chẳng  làm  gì 

53 Theo Tả Truyện, quan đại phu nước Tấn tên Hồ Cúc Cư được phong thái ấp ở đất Tục, 

nên con cháu lấy họ là Tục. 

54 Ngũ quan: năm bộ vị trên khuôn mặt, tức hai gò má, cằm, trán và mũi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 68 of 327

khác,  chuyên  ngóng  mỏ  làm  thơ).  Gói  lại,  đem  gởi.  Phước  Đăng  nhận 

được bèn lễ Phật, lấy dây buộc cổ. Từ đấy không nói một chữ nào nữa. 

Bế quan ba năm hoàn mãn, đến gặp Vương đã thông hiểu bổn phận, đầy 

đủ tướng đại nhân  (Trích lục truyện đại sư Diệu Phong trong Thanh Lương Sơn 

 Chí). 

265. Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu (thư thứ tám) 

Bao nhiêu kẻ thông minh trong thế gian đều bị lầm lạc bởi  “chi, hồ, 

 giả, dã”  55, suốt đời chẳng được lợi ích thật sự. Cư sĩ kiếp trước đã gieo 

huệ  căn,  thật  là  khó  được;  nhưng  do  lắm  tri  nhiều  kiến,  đâm  ra  thành 

chướng ngại! Đã tin pháp môn Tịnh Độ, sao chẳng chết lòng tu tập pháp 

này mà lại tu những pháp Quán “xoay trở lại nghe nơi tánh Nghe, đếm 

hơi thở, duy thức” v.v… Các pháp ấy đều là pháp môn Đại Thừa, nhưng 

đều  thuộc  về  tự  lực,  chẳng  thể  sánh  bàn  với  lợi  ích  của  pháp  môn  cậy 

vào Phật lực được! Nay đã phát tâm niệm Phật, hãy nên lấy  “tâm tương 

 ứng với Phật, lúc sống đạt được nhất tâm bất loạn, khi báo thân đã tận 

 liền  lên  Thượng  Phẩm  cõi  Cực  Lạc”  làm  chí  hướng,  sự  nghiệp,  chẳng 

cần phải cầu đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Tông  môn  chú  trọng  khai  ngộ,  Tịnh  tông  chú  trọng  vãng  sanh.  Kẻ 

khai ngộ mà chẳng được vãng sanh trong trăm người có đến chín mươi 

kẻ.  Người  vãng  sanh  mà  chẳng  khai  ngộ  thì  trong  vạn  người  chẳng  có 

một ai. Chẳng hiểu đúng nghĩa này, chắc sẽ đến nỗi do cầu khai ngộ mà 

đâm  ra  chẳng  chú  trọng  vãng  sanh,  lầm  lẫn  lớn  lắm!  Nay  tu  pháp  môn 

Niệm  Phật,  hãy  nên  theo  như  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  dạy,  lòng  Thành 

như con nhớ mẹ, tu thật hạnh  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”.  

Nếu  chết  sạch  được  cái  lòng  mong  ngóng  thì  nhất  tâm  bất  loạn,  Niệm 

Phật tam-muội sẽ liền có thể đạt được. Niệm Phật tam-muội là vua trong 

các tam-muội, đừng coi là dễ dàng! Dẫu chẳng đạt được ngay, vẫn chẳng 

cách  xa  cho  lắm.  Nhiếp  trọn  sáu  căn  là  cách  niệm  Phật  hay  nhất.  Lúc 

niệm,  bất  luận  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm,  hãy  thường  nên  lắng  tai 

nghe kỹ. Điều này chính là gộp cả hai nghĩa “xoay cái Niệm để niệm nơi 

tự tánh” và “xoay cái Nghe lại để nghe nơi tự tánh” để cùng tu. 

55  “Chi, hồ, giả, dã” (之乎者也) là bốn hư tự (chữ đệm không có nghĩa lý gì) dùng trong 

Hán văn để âm vận câu văn được êm tai, réo rắt hơn, hoặc tăng thêm ngữ khí, hoặc dùng để 

nối  kết  các  thành  phần  của  một  câu.  Cho  nên   “chi,  hồ,  giả,  dã”  thường  được  dùng  để  chỉ 

những lời lẽ sáo rỗng, chẳng có nghĩa lý gì. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 69 of 327

Xoay tánh Nghe chỉ thuộc về tự lực, xoay cái Niệm kiêm thêm Phật 

lực,  lợi  ích  lớn  lắm.  Tâm  niệm  thuộc  Ý,  miệng  niệm  thuộc  Thiệt,  tai 

nghe thuộc Nhĩ, mí mắt rủ xuống chỉ thấy chót mũi, thì hai căn Nhãn và 

Tỵ  cũng  được  nhiếp.  Ngũ  căn  đã  cùng  gom  vào  một  câu  Phật  hiệu,  lẽ 

đâu  Thân  căn  chẳng  cung  kính,  nghiêm  túc  ư?  Vì  thế,  biết  “nhiếp  trọn 

sáu căn” được thực hiện nơi Nghe. Nhiếp trọn được sáu căn thì tâm thức 

ngưng lặng, chẳng chao động, tán loạn nên gọi là “tịnh niệm” bởi lẽ sáu 

căn đã nhiếp, những niệm tạp vọng v.v… ngầm tiêu. Lại có thể thường 

giữ cho tịnh niệm liên tục chẳng bị gián đoạn thì sẽ liền đắc Niệm Phật 

tam-muội. Vì thế, [ngài Đại Thế Chí] nói tiếp:   “Đắc tam-ma-địa, ấy là 

 bậc nhất”. Đấy chính là giáo hóa của Đại Thế Chí Bồ Tát dành cho hết 

thảy chúng sanh trong chín pháp giới, thật sự thích hợp khắp ba căn, chỉ 

có lợi ích, không có tệ hại. Nếu chịu y theo đó để tu, ắt sẽ đạt được lợi 

ích như Quán Hạnh, Tương Tự56 v.v… 

266. Thư trả lời cư sĩ Biên Vô (thư thứ nhất) 

Thư nhận được đầy đủ. Trong năm ngoái, Quang đã đem [tình hình 

của] Thảo Am  (hoặc gọi là chùa) Quảng Tế thuộc Ngũ Đài Sơn trình lên 

Chủ Tịch tỉnh Sơn Tây hiện thời là Triệu Thứ Lũng  (tên là Tải Văn): Các 

chùa  trên  núi  và  con  cháu  chùa  Bích  Sơn  mưu  mô  với  nhau,  cũng  như 

Khu Trưởng, Huyện Trưởng Ngũ Đài Sơn đều cùng cấu kết với bọn họ, 

muốn  đuổi  Tăng  nhân  thuộc  thảo  am  Quảng  Tế  xuống  núi  để  bọn  họ 

(tức con cháu chùa Bích Sơn) thuận tiện uống rượu, ăn thịt, chẳng bị ai 

thấy! Do Tăng chúng thuộc thảo am Quảng Tế đều là những người tu trì 

lâu năm; so sánh giữa đôi bên, chính họ tự cảm thấy rất khó nể tình, mà 

họ  (tức  con  cháu  chùa  Bích  Sơn)  cũng  chẳng  chịu  sửa  đổi,  đến  nỗi  trở 

thành vu báng, bảo là “Tăng chúng thuộc thảo am xấu xa gấp mười tăng 

chúng trong núi!” Do Khu Trưởng, Huyện Trưởng nhận hối lộ [bao che 

cho họ], đến nỗi Diêm Tích Sơn, Triệu Tải Văn cũng tưởng là thật, tình 

thế rất nguy! Ông Hồ Tử Hốt ở trên núi cũng đành bó tay, bèn cùng với 

Hòa Thượng Quảng Huệ đến gặp Quang, đem sự thật nói rõ từng điều. 

Quang bảo đại chúng thuộc Thảo Am niệm Văn Thù Bồ Tát sẽ có cảm 

ứng. 

Lâm Dật thuộc Sơ Đài đến chùa Báo Quốc quy y, ông ta vốn là chủ 

nhiệm  Văn  Phòng  Xử  Lý  Thường  Vụ  tỉnh  Sơn  Tây  đóng  tại  kinh  đô, 

56 Tức những thứ lợi ích theo khái niệm Lục Tức của tông Thiên Thai, Quán Hạnh là do tu 

hành mà thấy được Phật Tánh, Tương Tự là đã chứng một phần Pháp Thân. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 70 of 327

Quang  cậy  ông  ta  đem  chuyện  này  kể  tường  tận  với  Triệu  Thứ  Lũng. 

Trước  đó,  Thứ  Lũng  đã  cùng  Quang  trao  đổi  thư  từ,  chứ  chưa  hề  gặp 

mặt.  Ông  Lâm  nói  với  ông  Triệu;  ông  Triệu  liền  phái  Tăng  -  tục  mười 

người lên núi lo liệu, cho con cháu chùa Bích Sơn một vạn đồng - trước 

đây đã từng cho tiền họ mấy lần, ước chừng hai ba vạn đồng - bảo bọn 

họ dọn đi  (dời đi hơn hai mươi dặm) thì [Ngũ Đài Sơn] mới hoàn toàn trở 

thành một đạo tràng thanh tịnh. Các cư sĩ Nhiếp Vân Đài, Vương Nhất 

Đình, Khuất Văn Lục v.v… ở Thượng Hải đều thay nhau lo liệu sổ kết 

duyên, trong [cuốn sổ ấy] đã từng nói rõ. 

Phật  Học  Tân  Văn  Báo  Xã  tại  Thượng  Hải  há  có  ai  chẳng  biết 

chuyện  này?  Ấy  là  vì  kẻ  tiểu  nhân  sanh  lòng  đố  kỵ,  phá  hoại  chuyện 

của  người  khác,  hoặc  tưởng  sư  Quảng  Huệ  đã  đút  lót  tiền  cho  bọn  họ. 

[Tâm địa của kẻ viết bài báo vu khống ấy] cũng có thể suy ra mà biết! 

Quang  chẳng  những  phát  khởi  lần  này  mà  còn  phát  khởi  chuyện  dẹp 

tà giúp chánh lần trước, nhằm giữ lại người phát khởi căn bản cho một 

đạo tràng thanh tịnh của Văn Thù Bồ Tát. Lòng người nguy hiểm, nguy 

hiểm còn hơn băng mùa Xuân. Phật Học Tân Văn Hội thốt ra những lời 

lẽ ấy, hoàn toàn thiếu nhân cách, đáng than lắm thay! Sau khi thái bình, 

ông hãy tới Ngũ Đài triều bái Văn Thù Bồ Tát, ở lại chùa Bích Sơn, sẽ 

tự biết lời Quang chẳng sai. Cuộc chiến ở đất Hỗ (Thượng Hải) tuy khốc 

liệt, nhưng Quang trọn chẳng sợ. Chẳng những không chịu sang quý địa, 

ngay cả Linh Nham Sơn cũng chẳng chịu tới. 

Nay sống tại chỗ thường có phi cơ bay tới, hằng ngày tụng chú Đại 

Bi, niệm Phật, niệm Quán Âm, nếu chẳng dám ở lại, trốn sang phương 

xa, há chẳng khiến cho kẻ khác chê cười ư? Quang chỉ trơ trọi một thân, 

đi hay ở đều chẳng ăn nhằm gì. Huống chi còn có chuyện Hoằng Hóa Xã 

[phải lo liệu]? Quang tuy chẳng phải là Trụ Trì chùa, nhưng mọi chuyện 

đều nhờ Quang làm chủ. Chủ nhân đi vắng, nếu những người khác cũng 

đi luôn thì công chuyện sẽ thành bỏ phế, ảnh hưởng rất lớn đến chuyện 

lưu thông kinh sách có ích cho đời, cho người. Nếu đại kiếp đối đầu, mọi 

người đều cùng chết sạch hết, Quang cũng sẽ cùng chết với họ thì cũng 

là đáng phận vậy  (Ngày mồng Bốn tháng Tám năm Dân Quốc 26 - 1937)

267. Thư trả lời cư sĩ Biên Vô (thư thứ hai) 

Thư nhận được đầy đủ, kinh chú Ma Lợi Chi Thiên do ông gởi trước 

đây,  Quang  chẳng  truyền  cho  người  khác,  vì  sao  vậy?  Đang  trong  lúc 

phải đương đầu với đại kiếp này, hãy nên dùng pháp dễ dàng nhất, linh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 71 of 327

cảm nhất để dạy người khác. Ma Lợi Chi Thiên tuy từ bi, vẫn chẳng thể 

vượt trỗi ngài Quán Thế Âm được! [Thánh hiệu] của Bồ Tát chỉ có bảy 

chữ,  dẫu  đứa  trẻ  lên  ba  cũng  có  thể  niệm  được;  người  niệm  được  kinh 

chú Ma Lợi Chi Thiên trong trăm người chẳng được mấy người! Vì thế, 

chẳng  muốn  dùng  cách  khó  niệm  để  dạy  cho  hết  thảy  những  ai  mong 

mỏi  được  cứu  vớt.  Bài  Tán  Chú  Kinh  ông  gởi  đến  lần  trước  thứ  lớp 

chẳng  rõ  ràng,  khiến  cho  người  ngoài  không  cách  nào  theo  dõi  được. 

Nếu không có người chỉ dạy, rất khó thể hiểu rõ. Phàm in kinh chú, ắt 

phải  mắt  và  lông  mày  rõ  ràng57,  chú  thích  chủ  -  bạn  rõ  rệt  khiến  cho 

người phát tâm [đọc tụng] vừa xem liền hiểu rõ. 

Nghi thức [tụng niệm] chớ nên quá rắc rối khiến cho [người trì tụng] 

dễ sanh chán, tiếc rằng lệnh sư Không Công và hành giả Bát Nhã chưa 

nói rõ ràng. Chữ Niệm (念) không thể thêm chữ Khẩu; thêm chữ Khẩu 

(口) vào sẽ mất ý nghĩa58. Ông muốn quy y, nay đặt pháp danh cho ông 

là  Huệ  Thông.  Do  đã  không  có  bờ  mé  thì  trí  huệ  ấy  không  gì  chẳng 

thông. Đối với pháp môn Niệm Phật cầu sanh Tây Phương, dường như 

ông chưa hiểu rõ nguồn cội. Đối với đạo để cứu đời, cứu nước, [từ] bước 

thực hiện ban đầu cho đến thành công cuối cùng, đều phải lấy việc mọi 

người đề xướng nhân quả làm phương cách để trị cả gốc lẫn ngọn. Trong 

Văn Sao đã nói tường tận, xin hãy chú tâm đọc kỹ, chắc ông đã sớm có 

sách này rồi. Nếu đường bưu điện không bị trở ngại, sẽ gởi cho ông một 

bộ và mấy thứ nữa cho đủ một bưu kiện để làm căn cứ tự lợi, lợi người. 

Nếu  chẳng  thể  gởi  được  thì  đợi  sau  khi  yên  ổn  rồi  và  nếu  Quang  chưa 

chết thì vẫn còn có thể gởi được!  (Mồng Sáu tháng Bảy năm Dân Quốc 28 - 

 1939)

268. Thư trả lời cư sĩ Biên Vô (thư thứ ba) 

Quang  bảy  mươi  chín  tuổi,  mục  lực  chẳng  thể  gượng  được  nữa, 

chẳng thể giám định, viết lời tựa cho ông được. Để cứu tai nạn, nên chọn 

cách nào khiến cho hết thảy mọi người đều có thể niệm được thì mới có 

ích lớn lao. Dù có in chú Ma Lợi Chi Thiên cho nhiều, cũng khó thể sử 

57 Ý nói phần chánh văn, phần chú thích phải in bằng những khổ chữ khác nhau, theo thứ tự 

lớp lang khiến người đọc biết đâu là đoạn kinh văn cần phải đọc, phần nào là lời hướng dẫn. 

58 Chữ Niệm (念) thêm bộ Khẩu thành 唸 sẽ có hai cách đọc: 

1) Điếm: rên rỉ. 

2) Đọc với âm Niệm, nghĩa là hai mươi. 

Do cả hai nghĩa này đều không liên quan đến ý nghĩa chữ Niệm (念) nên Tổ mới bảo  “thêm 

 chữ Khẩu vào sẽ mất ý nghĩa”.  

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 72 of 327

dụng trong lúc đại kiếp đối đầu này, hãy nên bỏ [ý định ấy]! Dạy người 

khác niệm thánh hiệu Quán Âm, dẫu là đứa trẻ lên ba cũng có thể niệm 

được.  Chú  ấy  khá  dài,  hơn  nữa  trong  bài  chú  có  xen  lẫn  những  chữ  để 

chú  thích  cách  đọc,  nếu  chẳng  phải  là  bậc  thông  gia  thì  vẫn  chẳng  biết 

phải niệm như thế nào59. Người đời nay ham lạ. Quán Âm cứu khổ cứu 

nạn  các  kinh  Đại  Thừa  dù  Hiển  hay  Mật  đều  tán  thán  đề  xướng  mà 

chẳng dùng; lại ngược ngạo cực lực đề xướng bài chú Ma Lợi Chi Thiên 

chỉ được một kinh nói đến. 

Chớ nói niệm chú Ma Lợi Chi Thiên lợi ích lớn lao, còn niệm Quán 

Âm lợi ích nhỏ nhoi! Dẫu chú ấy do chính đức Quán Âm thị hiện [thân 

Ma  Lợi  Chi  Thiên]  nói  ra,  cũng  nên  chú  trọng  niệm  [thánh  hiệu  Quán 

Âm]. Ông tín tâm tuy tốt, nhưng chẳng biết lý cao tột “một pháp nhiếp 

khắp hết thảy pháp” và chẳng biết “lúc khẩn yếu thì càng đơn giản càng 

hay!” Nho giáo cũng nói:  “Bác học nhi tường thuyết chi, tương dĩ phản 

 thuyết ước dã” (Học tập rộng rãi, giải nói tường tận chỉ nhằm mục đích: 

Sau khi dung hội, quán thông rồi, sẽ hướng về chỗ giản ước)60. Nếu ông 

biết đến nghĩa này, sẽ thấy lời Quang là lời luận chí lý. Nếu không, phó 

mặc  cho  ông  [làm  sao  thì  làm],  Quang  sớm  chẳng  giữ  được  tối,  chẳng 

thể thù tiếp theo ý ông được  (Ngày mồng Một tháng Mười Một năm Dân Quốc 

 28 - 1939). 

269. Thư trả lời cư sĩ Phương Diệu Đình (thư thứ nhất) 

Thư nhận được đầy đủ, Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết 

cơm  cháo,  nhưng  do  một  người  truyền  hư  (đồn  đại),  người  ta  thường 

59 Do tiếng Phạn đa âm cũng như có những âm không tồn tại trong tiếng Hán, nên những bài 

chú thường phải kèm theo những chữ nhỏ để ghi âm hoặc hướng dẫn cách đọc. Chẳng hạn 

chữ Sdriyah thường được phiên là Tất-đát-rị-dã, sau ba chữ Tất-đát-rị kinh thường ghi “hợp 

tam” ngụ ý ba âm này phải đọc dính lại. Hoặc có những chữ không thể diễn tả được cách đọc 

vì tiếng Hán không có âm tương ứng, các vị pháp sư dịch kinh phải thêm bộ Khẩu vào đằng 

trước, rồi ghi chú “phản độc” (tức đọc cong lưỡi lên) như tâm chú “Arolik” của đức Quán 

Âm được phiên là A Lỗ Lặc Kế, sau chữ Lỗ ghi hai chữ nhỏ là “phản độc” để nhấn mạnh 

chữ Lỗ phải đọc cong lưỡi nhằm mô phỏng âm R (Vì thế các bản phiên âm bài chú này của 

Việt Nam thường ghi thành A Rô Lặc Kế). Hoặc đôi khi, dịch giả phải ghép hai ba chữ có 

sẵn để tạo thành chữ mới. Chẳng hạn như trong chú Nhất Thiết Như Lai Bí Mật Toàn Thân 

Xá Lợi Bảo Khiếp Ấn Đà La Ni, ngài Bất Không đã ghép hai chữ Xỉ (齒) và Lai (來) thành 

một  chữ  mới  để  mô  phỏng  âm  Đai  (trong  câu  Wajadai)  và  ghi  cách  đọc  là  Đại  (軑),  bình 

thanh. Nếu người không quen sẽ không biết cách đọc sao cho đúng hoặc rất có thể đọc luôn 

cả những chữ ghi âm này. 

60 Đây là một câu nói của Mạnh Tử được ghi trong thiên Ly Lâu Hạ sách Mạnh Tử. Chúng 

tôi dịch câu này theo cách diễn giải của sách Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 73 of 327

tưởng lầm là thật, hết sức hổ thẹn sâu xa! Vì thế trước kia Tễ Quang có 

nhắc  đến  [chuyện  cư  sĩ  tỏ  ý  muốn  thân  cận  Quang],  tôi  nghi  là  ngẫu 

nhiên nói tới, nên chẳng dám gởi thư ngay. Nay ông đã gởi thư tới, biết 

ông  vẫn  chẳng  coi  hư  danh  [của  Quang]  là  sai  lầm,  nên  chỉ  đành  đem 

lầm đáp lạc. Nay đặt pháp danh cho cư sĩ là Đức Nhân, nghĩa là lấy “giữ 

vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh 

Tây Phương” để tự hành, lại còn đem những điều ấy giáo hóa khắp hết 

thảy,  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người  đối  với  pháp  thế  gian  đều  chẳng 

thiếu sót, đối với pháp xuất thế gian đều cùng được hưởng lợi ích thật sự 

ngay trong đời này thì lòng nhân từ ấy cũng lớn lắm. Đấy là Đức Nhân. 

Nhân đứng đầu mọi điều thiện, Nhân chính là từ bi. Tên gọi tuy tương 

tự, nhưng đem lợi ích liễu sanh tử thật sự của Phật pháp dạy cho người 

khác, so với những pháp thế gian chỉ có lợi cho sắc thân, quả thật là cách 

biệt vời vợi một trời một vực! 

Lệnh  phu  nhân  Lưu  Chí  Từ,  có  pháp  danh  là  Đức  Từ,  phụ  nữ  lấy 

“giúp  chồng,  dạy  con”  làm  thiên  chức.  Nếu  còn  có  thể  dốc  lòng  tin 

tưởng  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  viên  đốn  nhất,  thẳng  tắt  nhất 

trong Phật pháp, thì lòng Từ ấy không giống với lòng Từ được nói trong 

thế  gian.  Bởi  lẽ  lòng  Từ  thế  gian  chỉ  có  lợi  cho  sắc  thân,  chẳng  màng 

đến thần thức, chỉ tính đến hiện tại, chẳng liên quan đến đời sau, huống 

là  bao  kiếp  vĩnh  viễn  ư?  Nếu  có  thể  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

phận, và tín nguyện niệm Phật v.v… dạy bảo con cái cùng với tôi tớ và 

những người quen biết, khiến cho họ trong đời này cùng được trở thành 

bậc thánh hiền, lâm chung lên thẳng cõi thánh của Phật Di Đà, đấy gọi là 

Đức Từ. Lợi ích của lòng Từ ấy thấu tột đến tận đời vị lai trọn chẳng lúc 

nào hết. Nguyện hai vị ai nấy đều nỗ lực, ngõ hầu chẳng uổng kiếp sống 

này, chẳng uổng dịp gặp gỡ này! 

Hiện nay đang lúc tình thế hoạn nạn, bất luận là ai, đều phải thường 

niệm  thánh  hiệu  A  Di  Đà  Phật  và  Quán  Thế  Âm.  Dẫu  gặp  phải  những 

nguy hiểm như nước, lửa, đao binh và bệnh tật do oán nghiệp v.v… mà 

nếu  có  thể  chí  thành  niệm,  chắc  chắn  chẳng  đến  nỗi  nguy  hiểm!  Hơn 

nữa, nữ nhân đang khi sanh nở, hãy nên chí thành niệm thánh hiệu Quán 

Âm  ra  tiếng  rõ  ràng   (lúc  ấy  chớ  nên  niệm  thầm  trong  tâm)  sẽ  liền  an  nhiên 

sanh  nở,  chắc  chắn  chẳng  bị  khổ  vì  khó  sanh.  Dẫu  khó  sanh  sắp  chết, 

dạy người ấy niệm, sẽ tức khắc an nhiên sanh nở. Có thể đem điều này 

bảo khắp với hết thảy mọi người, chính là cứu sẵn sản nạn, cứu sẵn tánh 

mạng,  mà  con  gái,  con  dâu  v.v…  của  chính  mình  cũng  đều  cùng  được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 74 of 327

Phật, Bồ Tát từ bi gia bị. 

Đừng cho rằng Quang chẳng nên thốt ra lời này! Cổ nhân nói  “sanh 

 tử  cũng  lớn  thay!”   Lâm  chung  trợ  niệm  là  giúp  cho  người  chết  được 

vãng  sanh.  Khi  sanh  nở  niệm  Quán  Âm  chính  là  giúp  cho  người  sống 

cả mẹ lẫn con được lìa nguy hiểm. Mấy năm gần đây, tôi thường nghe 

kể nỗi khổ vì khó sanh, lại biết rõ chấp trước sai lầm của người đời  (Có 

 người  niệm  Phật,  hễ  trong  nhà  có  ai  sanh  nở  bèn  trốn  ra  ngoài  hơn  cả  tháng  mới 

 trở về). Vì thế tôi thường nói với hết thảy mọi người, mong hãy sáng suốt 

suy xét thì may mắn lắm! Những điều khác đã nói tường tận trong Văn 

Sao, ở đây không ghi cặn kẽ!  (Ngày Hai Mươi Ba tháng Tám năm Dân Quốc 21 

 - 1932)

Cư  sĩ  Đức  Nhân  trước  kia  thành  tích  chánh  trị  khá  nổi  tiếng  tại 

Giang Tây, nay đã ẩn cư, tịnh tu, cố nhiên nên dùng những chuyện như 

giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận  và  những  pháp  như  tín  nguyện 

niệm  Phật  v.v…  để  tùy  thuận  cơ  nghi  bảo  ban  những  kẻ  vốn  đã  phục 

tùng, tin tưởng, ngưỡng mộ, khiến cho bọn họ cùng được lợi ích thế gian 

lẫn  xuất  thế  gian.  Nay  gởi  cho  ông  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  Lịch  Sử 

Cảm Ứng Thống Kỷ, Chánh Tín Lục, mỗi thứ một phần để làm căn cứ 

tự  hành,  dạy  người.  Lại  còn  có  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  Cảm  Ứng  Trực 

Giảng  mỗi  thứ  một  phần  để  làm  căn  cứ  dạy  dỗ  con  cái  và  dạy  người 

khác giữ gìn thân thể. Các sách này, nếu muốn lợi người [mà thỉnh với 

số lượng] ít thì hãy thỉnh ở chỗ ông Điền Thân Phủ tại số 86 ngõ Thái 

An, thành phố Hán Khẩu; nếu [thỉnh với số lượng] nhiều thì hãy thỉnh từ 

Hoằng Hóa Xã thuộc chùa Báo Quốc tại Tô Châu. 

270. Thư trả lời cư sĩ Phương Diệu Đình (thư thứ hai) 

Nhận được thư đầy đủ, gần đây người niệm Phật đông đảo, chuyện 

cảm ứng cũng thường luôn nghe nói. Hôm trước, Quán Âm Am ở Hoài 

An gởi tới một viên xá-lợi to bằng hạt kê, màu như ngọc Phỉ Thúy, nói 

là [viên xá-lợi ấy] kết từ hoa đèn thắp trước bàn Phật của một liên hữu; 

gởi tới muốn cậy Quang chứng minh, bình luận để khơi gợi lòng tin cho 

người khác. Quang liền đựng trong một cái hộp sứ cho mọi người xem; 

xem  xong  để  thờ  trước  tượng  Phật.  Ngày  hôm  qua,  sau  buổi  tụng  kinh 

khóa sáng, mở hộp ra xem thì không còn nữa, chắc là đã trở về am đó 

rồi! Hôm qua tôi đã gởi thư hỏi chuyện ấy. 

Có  rất  nhiều  kẻ  vẫn  chỉ  chuộng  nghiên  cứu,  chẳng  chịu  thực  hành, 

tức là thuộc hạng  “thấy chuyện nhân mà cố nhường” , buồn thay! Lệnh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 75 of 327

từ  tuổi  gần  tám  mươi  mà  còn  muốn  quy  y,  đáng  gọi  là  có  thiện  căn  từ 

đời trước. Nhưng đang khi cụ tuổi cao như ngọn đuốc [chập chờn] trước 

gió này, cố nhiên nên tính kế lo xa. Nay gởi cho ông ba cuốn Sức Chung 

Tân Lương, ngoài một cuốn tự giữ ra, hãy nên tặng cho hai người Vương 

và Trần. Hãy nên bảo quyến thuộc trong nhà hằng ngày thay phiên bầu 

bạn niệm Phật với lệnh từ, một là để đẹp dạ cao đường, hai là khiến cho 

bọn  họ  ai  nấy  được  gieo  thiện  căn,  ba  là  luyện  thành  thói  quen  để  lúc 

lệnh từ quy Tây mọi người đều trở thành người trợ niệm [cho cụ]. Nếu 

chẳng thường luyện tập, mà cũng chẳng thường nói điều lợi do trợ niệm 

khi lâm chung và mối hại do bày vẽ phô trương mù quáng, khóc lóc, thì 

tất cả quyến thuộc đều là kẻ phá hoại chánh niệm! Chuyện này hết sức 

khẩn yếu. Nếu không có ai nói, khó tránh làm hỏng chuyện thì vô biên 

lợi ích sẽ do vậy bị mất đi, thật hết sức đau lòng! 

Quang  chẳng  thể  nói  tường  tận,  Sức  Chung  Tân  Lương  là  sách  nói 

tường  tận  chuyện  này.  Phận  làm  con  khi  trợ  niệm  cho  cha  mẹ  vào  lúc 

lâm  chung  thì  hãy  nên  dốc  hết  lòng  thành  theo  đuổi.  Vì  thế,  trước  hết 

quyến  thuộc  trong  nhà  phải  tập  luyện  sẵn.  Đã  thường  niệm  và  thường 

nghe điều lợi của trợ niệm và lẽ hại của sự phá hoại chánh niệm, họ sẽ 

có thể nhất trí tiến hành, giúp người đã khuất vãng sanh. Nay đặt pháp 

danh cho cụ là Đức Siêu, nghĩa là dùng nhất tâm niệm Phật để mong cầu 

vượt thoát tam giới, lên thẳng chín phẩm sen. Thư này tuy viết cho ông, 

nhưng hai vị Trần - Vương cũng nên dạy quyến thuộc của họ giống như 

thế để chính mình khỏi bị hỏng chuyện khi lâm chung. Hãy nên bảo họ 

ai nấy đều xem [thư và sách], Quang không rảnh rang để viết riêng cho 

họ. 

Trần  Minh  Kính  pháp  danh  là  Đức  Minh,  nghĩa  là  có  thể  nhất  tâm 

niệm  Phật  sẽ  tự  sáng  tỏ  được  Minh  Đức.  Vương  Sĩ  Lâm  pháp  danh  là 

Đức Lâm. Lâm (林) có nghĩa là “chúng” (眾: đông đảo), là “quân” (君

: chủ, vượt trỗi)  (theo sách Nhĩ Nhã).   “Quân”  có nghĩa là chủ. Có thể lấy 

tín nguyện niệm Phật làm chủ để lợi lạc đại chúng, thì công đức lớn lao, 

ai  nấy  đều  ngưỡng  mộ  tuân  theo.  Nay  gởi  cho  hai  người  ấy  Văn  Sao, 

Gia Ngôn Lục mỗi người một bộ, Sức Chung Tân Lương mỗi người một 

cuốn, xin hãy chuyển giao. 

Do [những sách tính gởi ấy] chẳng đầy hết một gói nên đem Một Lá 

Thư Trả Lời Khắp thêm vào cho đủ hai phần. Lá thư này quả thật là bài 

văn có quan hệ lớn đối với thời thế hiện tại. Nếu có thể hành theo đó thì 

lợi ích sẽ tự biết, cố nhiên chẳng cần đợi phải thuật nói nữa! Vận nước 

nguy ngập, thiên tai, nhân họa liên tiếp giáng xuống mà chẳng cầu xuất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 76 of 327

sanh  tử  từ  nơi  bức  thư  ấy  tức  là  tự  phụ  vậy.  Bạch  Cư  Dị  nói:   “Ta  bảy 

 mươi  mốt  tuổi,  chẳng  còn  chuộng  ngâm  nga,  xem  kinh  nhọc  sức  quá, 

 làm phước sợ bôn ba, lấy gì độ tâm nhãn? Một câu A Di Đà. Đi cũng A 

 Di Đà, ngồi cũng A Di Đà. Rảnh rang, bận túi bụi, chẳng bỏ A Di Đà. 

 Chiều  tà  đường  còn  xa,  đời  ta  lần  khân  quá,  sáng  tối  thanh  tịnh  tâm, 

 chỉ niệm A Di Đà. Người thông đạt cười ta, càng niệm A Di Đà. Đạt thì 

 sẽ ra sao? Không đạt lại thế nào? Nguyện khắp pháp giới chúng, cùng 

 niệm A Di Đà”   (Ngày Mười Một tháng Mười Một, viết dưới đèn).  

271. Thư trả lời cư sĩ Phương Diệu Đình (thư thứ ba) 

Tịnh Độ Ngũ Kinh đã gởi đến, chẳng bao lâu sẽ có Kỹ Lộ Chỉ Quy 

gởi  tới.  Trong  khoảng  tháng  Bảy,  tháng  Tám,  sẽ  có  sách  Vật  Do  Như 

Thử  gởi  đến.  Hai  đầu  sách  này  đều  do  Du  Dân  Tập  Cần  Sở  ở  Tào  Hà 

Kính, Thượng Hải, gởi tới. Một cuốn chuyên dạy người niệm Phật, một 

cuốn dạy người kiêng giết, bảo vệ sanh vật, nhưng chẳng có lời nào nhắc 

đến  chuyện  kiêng  giết,  mà  chuyên  tập  hợp  những  hạnh  cao  đẹp  hiếu, 

hữu, trung, nghĩa, trinh liệt, cứu nạn, giúp kẻ côi cút v.v… của loài vật, 

là tác phẩm đặc sắc trong những sách kiêng giết, sẽ in năm sáu vạn cuốn 

để phân phát cho những kẻ có học thức thì lợi ích lớn lắm. Lệnh hữu là 

Dịch  Trọng  Phù  đã  muốn  quy  y  thì  hãy  bảo  ông  ta  thường  đọc  Ngũ 

Kinh, nhất là chú ý đến hai lời Tựa và một lời Bạt của Quang, ngõ hầu 

chẳng  đến  bị  các  tri  thức  Thiền,  Giáo,  Mật  lay  động,  đoạt  mất  chí 

hướng.  Hai  cuốn  sách  Kỹ  Lộ  Chỉ  Quy,  Vật  Do  Như  Thử  gởi  đến,  xin 

hãy tặng cho ông ta [mỗi thứ] một cuốn  (Ngày mồng Hai tháng Năm năm Dân 

 Quốc 24 - 1935) 

272. Thư trả lời cư sĩ Phương Diệu Đình (thư thứ tư) 

Thư  đã  đọc  xong,  cư  sĩ  Lã  Đức  Pháp  soạn  bài  ký  về  chuyện  vãng 

sanh cho ông Trầm Đạm Nham rất hay. Chỉ có điều bốn dòng đầu chẳng 

hợp với thân phận của người ấy, cho nên tôi bỏ đi. Lời Bạt sau bài ký ấy, 

nói:   “Công  lao  trùm  lấp  cõi  đời,  chẳng  cự  nổi  một  chữ  Căng  (kiêu 

 căng);  tội  lớn  ngập  trời,  chẳng  cự  nổi  một  chữ  Hối”.   Đạm  Nham  biết 

người  đời  trước  làm  nghề  chẳng  lành,  khi  cha  mẹ  còn  sống  đã  khuyên 

cha mẹ đổi nghề. Khi cha mẹ đã mất, bèn dốc cạn lòng Thành sám hối, 

[làm như vậy] đã phù hợp sâu xa với nghĩa “người con có hiếu khuyên 

dụ cha mẹ hướng về đạo” và lời dạy “từ tâm chẳng giết, tu Thập Thiện 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 77 of 327

Nghiệp”  của  đức  Như  Lai.  Có  đủ  công  đức  ấy  sẽ  được  vãng  sanh. 

Huống chi lại dốc lòng tin Tịnh nghiệp, cạn hết lòng Thành niệm tụng ư? 

Những lời bàn luận trong phân nửa phần đầu bài ký của ông Lã không 

hợp  thân  phận.  Rốt  cuộc  Đạm  Nham  được  thành  tựu  là  vì  Đạm  Nham 

trước kia làm đồ tể, về sau mới sám hối tu trì, vì thế chẳng thể áp dụng 

[nhận  định  ấy  được].  Mong  hãy  nói  với  ông  Đức  Pháp  điều  này   (Ngày 

 Mười Chín tháng Mười năm Dân Quốc 24 - 1935) 

273. Thư trả lời cư sĩ Phương Diệu Đình (thư thứ năm)

Hôm  qua  tôi  đã  bảo  Hoằng  Hóa  Xã  gởi  đi  hai  gói  Tịnh  Độ  Ngũ 

Kinh, chắc ông đã nhận được rồi. Hiện thời lòng người kém xưa, những 

vị đại thông gia đều chú trọng tranh chấp, quấy rối lẫn nhau. Hôm nay, 

Đương Gia chùa Linh Nham là thầy Diệu Chân tới đây cho biết thầy ấy 

có tổ đình Đông Nham Tự là tổ đình cổ đã trải nhiều đời ở Vũ Xương, 

cách  Hồng  Sơn  mấy  dặm  về  phía  bên  trái.  Sư  công61  của  thầy  ấy  là  sư 

Nguyệt Hà sau khi viên tịch đã được dựng tháp ở đấy, do một đồ tôn62 là 

Sư X… trông nom. Gần đây, vị ấy đã mất, học trò sư Nguyệt Hà là Từ 

Quang đến trông nom. Có kẻ xấu câu kết, muốn cùng nhau chiếm đoạt 

làm  của  riêng;  do  Từ  Quang  vừa  già  vừa  nhu  hòa  nên  bọn  chúng  bèn 

thừa dịp khinh lấn. Xin cư sĩ hãy giàn xếp để những kẻ muốn chiếm đoạt 

ấy dứt trừ cái tâm ngông cuồng đó thì danh dự của họ chẳng bị sứt mẻ, 

mà đại thể Phật pháp cũng chẳng bị tổn thương. Nếu bọn họ chẳng dứt 

được tâm ngông cuồng, đành phải nhờ pháp luật can thiệp thì những kẻ 

ấy và đại thể Phật pháp đều không được tốt đẹp cho lắm. 

Xin ông hãy uyển chuyển [giàn xếp] khiến cho chuyện ấy bị tiêu trừ 

không dấu vết, thích nghi cho cả đôi bên thì vui sướng chi bằng! Cư sĩ 

phẩm đức rạng rỡ, y theo lý khuyên giải, bàn bạc, ắt họ sẽ nghe lời. Đấy 

cũng  là  đầu  mối  sửa  sang  lòng  người,  đôn  đốc  phong  hóa  lớn  lao.  Xin 

ông hãy nhọc lòng điều đình thì may mắn lắm thay!  (Ngày Mười Tám tháng 

 Năm năm Dân Quốc 25 - 1936) 

274. Thư trả lời cư sĩ Nhậm Huệ Nghiêm 

61 Sư công: Vị thầy của sư phụ mình được gọi là “sư công”, miền Trung, miền Nam thường 

gọi là Sư Ông, nhưng do miền Bắc thường gọi những vị Tăng đã thọ Cụ Túc Giới là Sư Ông 

(Tỳ Kheo), còn các Sa Di là Sư Bác, nên chúng tôi để nguyên không dịch chữ này để khỏi bị 

hiểu lầm. 

62 Đồ tôn: Đệ tử của học trò một vị Sư gọi là “đồ tôn”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 78 of 327

Ông gởi thư đến cho biết đã học Mật, rất an ủi. Cần biết rằng: Học 

Mật thì trừ thân - khẩu - ý trì chú, Tam Mật63 tương ứng ra, phải quán 

tưởng  chuẩn  xác  thì  mới  có  tương  ứng.  Nhưng  với  địa  vị  “thành  Phật 

ngay  nơi  thân  này”,  sợ  chẳng  dễ  gì  đạt  được  đâu!  Phật  pháp  rộng  lớn, 

nhiều môn phương tiện. Một pháp Niệm Phật biết dễ hành khó. Nếu có 

thể nhất tâm bất loạn thì cũng là pháp môn vô thượng! Thích hợp khắp 

ba căn, đới nghiệp vãng sanh. Đối với Sách Tịnh Độ Thập Yếu và Một 

Lá Thư Trả Lời Khắp ông đã nhận được trước kia, hễ rảnh rỗi hãy nên 

xem đi xem lại sẽ hiểu rõ ràng sự dễ - khó giữa Phật lực và tự lực. Một 

pháp  Niệm  Phật  càng  nên  chuyên  tâm  chẳng  hai.  Nếu  học  này  học  nọ, 

dẫu  có  đọc  nhuyễn  nhừ  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh,  vẫn  chẳng  liên 

quan gì với sanh tử! Khuyên túc hạ hãy nhất tâm niệm Phật thì hay hơn. 

Nếu chẳng nghe lời Quang thì từ nay về sau đừng nên gởi thư tới nữa! 

 (Ngày mồng Ba tháng Chạp năm Dân Quốc 26 - 1937) 

275. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ nhất) 

Phàm những kẻ đọc sách hơi thông minh, không ai chẳng trúng phải 

chất độc báng Phật của Lý Học. Châu Nguyên Công64 là tông sư của Lý 

63 Tam Mật (Trīni guhyāni) gồm Thân Mật (Kāya-guhya), Khẩu Mật (Vāg-guhya) và Ý Mật 

(Mano-guhya). Có hai cách giải thích ba khái niệm này: 

1) Theo Hiển Giáo (như trong các phẩm Thập Mật, Kim Cang Lực Sĩ Hội của kinh Đại Bảo 

Tích), do chẳng thể dùng phàm tình để suy lường tam nghiệp Thân - Khẩu - Ý của Phật, nên 

gọi là Tam Mật. Đại Trí Độ Luận giải thích cặn kẽ hơn: Mỗi chúng sanh thấy sắc thân của 

Phật khác biệt, các thứ đại thần biến đều chẳng thể nghĩ bàn nên gọi là Thân Mật. Đức Phật 

thuyết pháp chỉ một câu mà tùy căn tánh người nghe sẽ vang xa một dặm, mười dặm cho đến 

trăm ngàn vạn dặm. Đức Phật nói một pháp mà tùy theo căn cơ của người nghe sẽ lãnh ngộ 

thành vô lượng vô biên nghĩa lý chẳng thể nghĩ bàn; đó là Khẩu Mật. Đức Phật thường nhập 

Định, những gì Phật quán sát tư duy đều chẳng thể nghĩ bàn nên gọi là Ý Mật. 

2) Theo quan điểm Mật giáo, nhìn về phía đức Phật thì trong ba thứ Thể, Tướng, Dụng, nếu 

xét về Dụng thì Dụng của đức Phật chẳng thể nghĩ bàn, vượt khỏi mọi suy lường của phàm 

tình nên gọi là Tam Mật. Chúng sanh cũng có Dụng lớn lao như vậy, chỉ vì tam nghiệp chưa 

khế hợp tam nghiệp của chư Phật nên không chứng được ba khía cạnh của Dụng ấy, nhưng 

trong  chân  tâm  vẫn  ẩn  tàng  sẵn  Tam  Mật  của  chư  Phật.  Do  vậy,  khi  hành  trì,  hành  giả  đã 

dùng  ấn  khế,  tư  thế,  pháp  khí  v.v…  nhằm  hợp  nhất  với  Bổn  Tôn  (vị  tôn  thánh  nói  ra  bài 

chú hành giả đang thọ trì) ấy là Thân Mật. Không những khi đang trì chú mà trong mọi thời 

mọi lúc hành vi đều phải khế hợp với Bổn Tôn nên gọi là Thân Mật. Miệng tụng niệm Chân 

Ngôn cho đến hết thảy lời lẽ đều xứng hợp Bổn Tôn nên gọi là Khẩu Mật. Trong tâm chuyên 

quán tưởng chủng tự của Chân Ngôn và hình tượng Bổn Tôn, tâm hợp nhất với Bổn Tôn nên 

gọi là Ý Mật. 

64  Nguyên  Công  là  hiệu  của  Châu  Đôn  Di  (1017-1073).  Ông  này  vốn  tên  là  Đôn  Thực,  tự 

Mậu  Thúc,  hiệu  Liêm  Khê,  được  coi  là  tổ  khai  sơn  của  Lý  Học.  Trình  Di,  Trình  Hạo  và 

Châu Hy chỉ là những kẻ kế thừa, phát triển tư tưởng của Châu Đôn Di. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 79 of 327

Học,  thuở  trước  chỉ  lấy  hồn  nhiên,  [lấy]  quên  ta  -  người,  tự  -  tha  làm 

chánh. Đến thời ông Trình, [Lý Học] liền bị biến đổi dữ dội tận gốc, bài 

bác  [Phật  giáo]  chẳng  tiếc  sức  thừa!  Ông  ta  bài  bác,  nhưng  chẳng  chú 

trọng nơi sự tinh vi của tâm tánh, chỉ ngược ngạo chú tâm nơi dấu tích 

thô  thiển  của  nhân  quả  luân  hồi.  Do  vậy,  nhà  Nho  đều  chẳng  dám  nói 

đến  nhân  quả  luân  hồi  là  cái  gốc  lớn  lao  để  bình  trị  thiên  hạ,  chỉ  chú 

trọng chánh tâm thành ý mà thôi! Bọn họ đã đả phá, bài xích nhân quả 

luân hồi, cho đó là căn cứ để Phật gạt gẫm kẻ ngu tuân phụng giáo pháp, 

vậy thì chánh tâm thành ý để được cái gì đâu? Không chánh tâm thành 

ý, đâu có mất mát gì? Chết rồi sẽ vĩnh viễn diệt mất, cần gì phải khăng 

khăng làm lành để tự bị khốn khổ oan uổng ư? Phong thái này được đề 

xướng,  cho  đến  ngày  nay  giết  cha,  giết  mẹ  chẳng  thấy  là  thẹn,  ngược 

ngạo xem đó là vinh đều do những lời lẽ đả phá nhân quả luân hồi của 

bọn Lý Học ươm thành! 

Lúc bọn họ thốt ra những lời lẽ ấy, cố nhiên chẳng biết đã gây họa 

khốc liệt đến mức như thế. Ý họ muốn nhờ vào [những lời bài xích] đó, 

con  người  sẽ  chẳng  học  theo  Phật  pháp  hết,  đạo  Nho  sẽ  có  ngày  được 

hưng thịnh. Huống chi, những diệu nghĩa của Phật pháp đã được họ nêu 

đại  lược  đầu  mối  qua  những  lời  chú  giải  kinh  văn  [đạo  Nho,  nhưng  họ 

đã cực lực báng Phật] thì người khác làm sao biết do đâu mà họ có được 

những nghĩa lý ấy! Bổn tâm của họ như thế đó. Do họ đả phá, bài xích 

nhân  quả,  những  kẻ  tạo  sự  bình  trị  cho  thiên  hạ  đều  chẳng  có  căn  bản. 

Dẫu  có  thiết  lập,  áp  dụng,  đều  là  chuyện  bề  ngoài!  Ngày  nay  trong  cả 

nước nhà trường chẳng đọc sách Nho nữa, như vậy là họ muốn diệt Phật 

lại đâm ra trở thành diệt Nho! 

Những  nhà  Lý  Học  sau  thời  Trình  -  Châu  không  một  ai  chẳng  lén 

lút  đọc  sách  kinh  Phật,  nhưng  không  một  ai  chẳng  bài  bác  Phật  pháp. 

Phần Thái Cực Đồ Thuyết trong cuốn Nhân Phổ của ông Lưu Hiến Đài65 

ăn nói hết sức bừa bãi, hoàn toàn phỏng theo những ý trong kinh Phật, 

nhưng  lại  ngược  ngạo  chê  Phật  là  dị  đoan,  tà  thuyết:   “Ông  Viên  Liễu 

65  Lưu  Hiến  Đài,  tên  thật  là  Lưu  Tông  Châu  (1578-1645),  trước  kia  tên  là  Hiến  Chương, 

tự  Khởi  Đông,  hiệu  Niệm  Đài  (Hiến  Đài  là  một  biệt  hiệu  khác),  vốn  là  một  nhà  tư  tưởng 

theo truyền thống Lý Học thuộc Chiết Đông Học Phái vào đời Minh. Khi Lý Tự Thành diệt 

nhà Minh, vua Sùng Trinh treo cổ tự tử tại Môi Sơn, Phước Vương Châu Do Tung lên ngôi 

hoàng đế ở Nam Kinh, đã phong Hiến Đài làm Tả Đô Ngự Sử. Chỉ được một thời gian ngắn, 

do hục hặc với Mã Sĩ Anh và Nguyễn Đại Thành, ông ta đã bị triều đình đuổi về quê dạy 

học.  Khi  quân  Thanh  hạ  được  Hàng  Châu,  Lưu  Tông  Châu  nghe  tin  khóc  òa,  nhịn  đói  hai 

mươi mốt ngày rồi chết. Nhân Phổ là một trong những tác phẩm được tập hợp trong bộ Lưu 

Tử  Toàn  Thư  (bốn  mươi  quyển).  Thái  Cực  Đồ  Thuyết  là  phần  giảng  giải  về  đồ  hình  Thái 

Cực. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 80 of 327

 Phàm  thờ  Phật,  cầu  gì  cũng  ứng.  Lời  nói  ấy  không  có  căn  cứ.  Bởi  lẽ,  

 Viên Liễu Phàm là người chánh trực, há bị những tà thuyết mê hoặc ư?”  

Tâm ông Lưu gian ác, chẳng thể nào sánh ví được! Một đệ tử muốn ấn 

hành sách Nhân Phổ, đem cuốn thứ hai của bộ sách ấy gởi tới cho Quang 

giảo  duyệt.  Quang  thấy  những  lời  hay  hạnh  đẹp  được  ghi  trong  ấy  rất 

hay, dẫu có một hai câu đụng chạm cũng là thái độ thường thấy của nhà 

Nho. Sau đó, ông ta mang cuốn thứ nhất tới, Quang đọc lời tựa nói:  “Ba 

 bốn trăm chữ trong bài tựa này báng Phật dữ dội từ xưa đến nay chưa 

 hề có! Quyết chẳng nỡ lòng tự đứng ra lưu thông sách này!” 

Nhị Khúc cũng đã được hưởng pháp vị thừa mứa từ nơi kinh [Phật], 

nhưng  phàm  ông  ta  đi  đến  đâu,  những  kẻ  nghe  ông  ta  nói  đều  ăn  thịt, 

bội giáo. Ông ta và những kẻ mù mắt đời sau đều coi đấy là đức hạnh, 

chẳng biết đã mở đường cho chuyện giết cha, giết mẹ! Năm Dân Quốc 

15 (1926), vợ chồng ông Trần Đôn Ngũ ở Tứ Xuyên đến Phổ Đà quy y, 

thưa  với  Quang:  “Con  thích  [Vương]  Dương  Minh66  nhất,  [học  thuyết 

của] Dương Minh hoàn toàn là Phật học, lẽ đâu lại có chỗ báng Phật?” 

Quang  đáp:  “Ông  có  biết  tâm  ông  ta  hay  không?”  Thưa:  “Không  ạ!” 

Quang nói: “Ông ta đã được thờ trong Văn Miếu hay chưa?” [Ông Trần] 

liền kêu ầm lên: “Con hiểu rõ rồi! Con hiểu rõ rồi! Những gã Lý Học sau 

thời Trình - Châu đều học trộm kinh Phật, nhưng đều cực lực báng Phật, 

quả thật đều nhằm để được thờ trong Văn Miếu, chẳng cần biết đã làm 

lợi hay gây hại cho thánh đạo!” 

66 Vương Thủ Nhân (1472-1528), tự Bá An, hiệu Dương Minh, quê ở Dư Diêu, tỉnh Chiết 

Giang (nay thuộc thành phố Ninh Ba). Thường được các học giả gọi là “Dương Minh tiên 

sinh”.  Ông  là  một  triết  gia  tiêu  biểu  cho  trường  phái  Tâm  Học  Vận  Động  thuộc  Lý  Học 

vào đời Minh, được coi là người hoàn thiện tư tưởng Tâm Học của Tống Nho. Do trước tác 

nhiều,  có  ảnh  hưởng  sâu  rộng  nên  sau  này  có  những  nhà  chuyên  nghiên  cứu  tư  tưởng  của 

Vương Dương Minh, tạo thành một ngành học thuật riêng gọi là Dương Minh Học. Về mặt 

tư  tưởng,  Dương  Minh  kế  thừa  và  triển  khai  tư  tưởng  của  Lục  Cửu  Uyên,  đề  xướng  Tâm 

chính  là  Lý,  lấy  đó  để  thấu  hiểu  sự  vật  (cách  vật)  hòng  thấu  hiểu  bản  tâm.  Ông  phản  đối 

quan điểm của Châu Hy cho rằng đối với mọi sự mọi vật đều tìm đến Lý nhờ “cách vật trí 

tri” (Theo họ Châu, câu này được hiểu là do đẩy mạnh sự suy lường học hỏi đến mức thấu 

hiểu tận cùng tất cả sự vật sẽ đạt đến thấu hiểu tất cả mọi yếu tố tinh thần hay vật chất trong 

vũ  trụ,  thấu  hiểu  được  cái  tâm).  Vương  Dương  Minh  cho  rằng  sự  vật  vô  cùng  tận  không 

thể nào thấu hiểu hết được. Do vậy, ông đề xướng truy cầu cái Lý ngay trong nội tâm, nói 

cách khác, toàn bộ Lý nằm trong tâm. Lý hóa sanh thiên địa vũ trụ vạn vật. Ông nhấn mạnh: 

 “Tâm chỉ một mà thôi, do toàn thể tâm ấy phát khởi lòng trắc ẩn thì gọi là Nhân, đạt được 

 những điều thích đáng thì gọi là Nghĩa, có thứ lớp trật tự thì gọi là Lý. Chẳng thể cầu Nhân 

 ngoài  tâm,  chẳng  thể  cầu  Nghĩa  ngoài  tâm,  làm  sao  có  thể  riêng  cầu  Lý  ở  ngoài  tâm  cho 

 được? Cầu Lý ngoài tâm thì Tri và Hành sẽ trở thành tách rời. Cầu Lý nơi chính tâm ta, đấy 

 chính là giáo nghĩa ‘tri hành hợp nhất’ trong đạo Thánh vậy” . Do câu nói này, học thuyết 

của Vương Dương Minh thường được gọi là thuyết Tri Hành Hợp Nhất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 81 of 327

Quang nói với ông lời này, vì sợ ông vẫn chưa hiểu rõ ràng đầu mối 

bình  trị  hay  loạn  lạc;  muốn  cho  gia  phong  chẳng  suy  sụp  mà  chẳng  đề 

xướng nhân quả sẽ chẳng được đâu! Muốn cho thiên hạ thái bình cũng 

chẳng  thể  không  đề  xướng  nhân  quả!  Đấy  là  phương  cách  cả  ngàn  vị 

thánh  cũng  chẳng  thể  thay  đổi  được!  Dùng  pháp  này  làm  gốc  để  thực 

hành trong nhà thì nhà yên, thực hành trong cả nước, trong thiên hạ thì 

không nơi nào đều chẳng như vậy! Bỏ chuyện này mà bàn chuyện bình 

trị thì đều là những chuyện ngoài da, quyết chẳng thể nào thành tựu lớn 

lao tốt đẹp được! 

Ông đã sanh lòng chánh tín nơi Tịnh Độ, nay đặt pháp danh cho ông 

là  Huệ  Dương;  nghĩa  là  nương  theo  trí  huệ  của  Phật  để  hoằng  dương 

Tịnh Độ, khiến cho hết thảy những người cùng hàng đều được liễu sanh 

thoát tử ngay trong đời này. Ông coi Quang giống như Châu Tử, Thiệu 

Tử,  Phạm  Văn  Chánh  Công,  Quang  nào  dám  mong  sánh  vai  ba  vị  ấy? 

Nhưng ba vị ấy chưa gặp được pháp môn Tịnh Độ, còn Quang may mắn 

được gặp. Pháp này lan truyền khắp nhân gian, nhưng nào được mấy ai 

suốt ngày trì tụng, mà [đa số] vẫn cứ coi thường chẳng quan tâm, giống 

như  kẻ  chưa  từng  thấy  nghe  vậy.  Lại  có  người  nghe  nhưng  chẳng  tin. 

Người tin tưởng rồi thực hành thật hiếm hoi lắm! Ông nay đã sanh được 

lòng chánh tín, hãy nên chất phác niệm Phật, ngõ hầu chẳng đến nỗi bị 

những tri thức thuộc các tông khác lung lạc, mê hoặc! 

Các  vị  Tôn,  Trần  v.v…  tặng  ông  mấy  chục  loại  sách,  nay  gởi  cho 

ông Tịnh Độ Thập Yếu, Phật Học Cứu Kiếp Biên, Tịnh Độ Ngũ Kinh, 

Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Sức Chung Tân Lương, mỗi thứ một bộ. Sách 

Thập  Yếu  này  chính  là  nguyên  bản  vào  thời  [tổ  Ngẫu  Ích],  chứ  không 

phải  là  bản  bị  tiết  lược  do  [sư  Thành  Thời]  in  mộc  bản  trước  kia.  Đọc 

sách này mà tin đến nơi thì hết thảy tri thức, hết thảy kinh giáo, các thứ 

pháp  môn  đều  chẳng  lay  chuyển  được  tín  tâm!  Người  học  Phật  ắt  phải 

giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  Thành, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  khiến  cho  hết  thảy  mọi 

người  nhìn  theo  bắt  chước  làm  lành.  Bởi  lẽ   “dùng  lời  nói  để  dạy  sẽ  bị 

 tranh  cãi;  dùng  thân  để  dạy,  người  khác  sẽ  thuận  theo”.   Cõi  đời  hiện 

nay đã loạn đến cùng cực, chẳng dùng Phật pháp để cứu vãn, uốn nắn, sẽ 

không lập cách gì khác được! Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm cháo, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 82 of 327

thoạt đầu ông ví Quang như [Châu] Nguyên Công, [Thiệu] Khang Tiết67, 

[Phạm] Văn Chánh Công là đã nói trật rồi. Tiếp đó, lại lầm lạc ca ngợi 

Quang là hậu thân của Phật Di Đà, là người tiên phong của đức Bổn Sư 

v.v… sao lại chẳng sợ tội lỗi đến mức như thế? Bởi lẽ, đem phàm lạm 

thánh, tội chẳng thể tha! Ông có biết hay chăng? 

Khổng Tử nói:  “Triêu văn đạo, tịch tử khả hỹ”  (Sáng nghe đạo, tối 

chết  cũng  được)!  Chẳng  hận  nghe  đạo  trễ,  chỉ  sợ  chần  chừ  chẳng  chịu 

thực hành! Đã biết niệm Phật có cảm ứng, hãy nên suất lãnh vợ con cùng 

tu  trì.  Người  niệm  Phật  còn  muốn  phổ  độ  chúng  sanh,  huống  là  quyến 

thuộc trong nhà của chính mình sao nỡ để họ bỏ uổng cuộc sống này ư? 

Bỏ uổng cuộc sống này thì từ trần sa kiếp này sang trần sa kiếp khác, hễ 

lầm lỡ một phen sẽ lầm lỡ mãi mãi! Do vào mùa Đông năm ngoái Quang 

giảo  duyệt  bản  thảo  Hám  Sơn  Niên  Phổ  Sớ  vào  ban  đêm,  chữ  viết  quá 

nhạt,  mục  lực  bị  tổn  thương,  đến  nay  chẳng  thể  khôi  phục  được.  Hiện 

thời khi đọc mà nếu chẳng dùng kính lão lẫn kính lúp sẽ chẳng thể xem 

hay viết được. Vì thế, vào mùa Đông năm ngoái đã cự tuyệt hết thảy thư 

từ. Phàm ai gởi thư đến đều dặn họ từ rày đừng gởi thư đến nữa, cũng 

chẳng bằng lòng họ giới thiệu người khác quy y vì tinh thần lẫn mục lực 

chẳng  thể  chịu  đựng  được!  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  khá  có  quan  hệ 

đối với hết thảy mọi người, hãy nên tùy duyên đề xướng thì lợi ích lớn 

lắm!  (Ngày Mười Bốn tháng Sáu) 

276. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ hai)

Cái chết của Huệ Tá là do cha mẹ, bà nội của anh ta gây ra. Nhà ấy 

sanh được đứa con thông minh, dĩnh ngộ, chẳng dạy anh ta đạo “giữ gìn 

thân thể, ít dục vọng”. Đã sớm cưới vợ cho anh ta, lại chẳng nói tới lợi 


ích  của  việc  tiết  dục  và  cái  họa  của  việc  buông  lung  dục  vọng.  Hai  kẻ 

thanh niên ấy chỉ biết cầu vui, chẳng biết sẽ chóng chết. Đến khi đã mắc 

bệnh  rồi,  vẫn  chẳng  bảo  vợ  trở  về  Ninh  Ba,  đến  nỗi  bệnh  nặng  hơn  cả 

năm,  rồi  tới  nỗi  phải  chết.  Sắp  chết,  trông  thấy  vợ  vẫn  còn  động  tình, 

cho  nên  phải  cắn  ngón  tay  để  đè  nén  dục  tâm.  Những  chuyện  như  vậy 

trong thiên hạ nhiều lắm, chỉ thuật hai chuyện: 

67 Thiệu Khang Tiết (1011-1077), tự Hiểu Phu, là một nhà bói toán nổi tiếng đời Tống, tinh 

thông Dịch Lý, là một trong những nhân vật kiệt xuất của phái Tượng Số trong Dịch Học. 

Ông đã đề ra phép bói Mai Hoa Dịch Số nổi tiếng. Văn Chánh Công chính là Phạm Trọng 

Yêm (Ông này có thụy hiệu là Văn Chánh). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 83 of 327

Một  đệ  tử  nhà  nghèo,  cha  chết  sớm,  học  nghề  buôn  bán,  tư  chất 

thuần  hậu.  Năm  mười  lăm,  mười  sáu  tuổi  liền  cưới  vợ.  Thân  thể  đã  bị 

tổn  thương.  Trước  hết,  anh  ta  giữ  sổ  sách  cho  một  tiệm  bán  the  lụa, 

người  bạn  bảo  anh  ta  sang  chùa  Pháp  Vũ  núi  Phổ  Đà  dưỡng  sức  mấy 

tháng.  Đã  khỏe  mạnh  rồi,  bà  mẹ  cằn  nhằn  người  giới  thiệu,  chỉ  sợ  anh 

ta xuất gia, lôi kéo ông chủ tiệm và bố vợ đến gọi anh ta về. Quang nói 

với người đến tìm: “Trở về thì được, nhưng hãy để cho người vợ thường 

xuyên ở bên nhà mẹ đẻ; nếu anh ta chưa hoàn toàn bình phục thì chớ nên 

gặp gỡ”. Những người ấy đều là những kẻ chẳng hiểu chuyện nhất, đều 

chẳng  nghe  lời  Quang.  Anh  ta  vẫn  giữ  sổ  sách  trong  tiệm.  Quang  sang 

Thượng Hải đến tiệm ấy  (chủ tiệm cũng là người tốt, có quen biết) trông thấy 

anh ta sắc mặt tươi nhuận, biết anh ta vẫn biết tiết dục. Sau này Quang 

trở về núi, tới Ninh Ba, thấy sắc mặt anh ta biến đổi quá sức, hỏi: “Con 

có về nhà hay không?” Thưa: “Về tới nhà chỉ ở bốn ngày” mà hình dạng 

so  với  lúc  chưa  về  đã  khác  hẳn  một  trời  một  vực,  rốt  cuộc  chết  mất. 

Chàng trai ấy thông hiểu văn tự, biết nghe lời, nếu chẳng phải do bà mẹ 

ương ngạnh đứng ra quyết đoán, chắc chẳng đến nỗi phải chết yểu! 

Lại có con của một đệ tử quy y, bố vợ cũng quy y. Người này khá 

thông minh, rất giỏi Anh văn; do chẳng biết tiết dục nên ngã bệnh, muốn 

sang Tây Hồ, Hàng Châu, nói: “Hễ con sang Tây Hồ, bệnh sẽ lành được 

một  nửa!”  Cha  mẹ  chẳng  biết  anh  ta  không  dám  gặp  vợ,  chẳng  chịu 

cho đi. Anh ta lại muốn vào bệnh viện; do vậy, bèn đưa vào bệnh viện, 

nhưng  vẫn  cho  người  vợ  thường  tới  thăm,  rốt  cuộc  anh  ta  chết  trong 

bệnh viện. Ông bố vợ kể chuyện với Quang, Quang bảo: “Các ông là lũ 

người si dại đến nỗi anh ta chẳng muốn chết mà cứ ép anh ta phải chết!” 

Tiếc  cho  anh  ta  chẳng  nói  rõ  chẳng  dám  thấy  mặt  vợ,  vì  hễ  trông  thấy 

mặt vợ sẽ hứng tình, di tinh. 

Huệ Tá sắp chết, thấy vợ liền cắn ngón tay, ông tưởng là anh ta chán 

ngán,  vẫn  chưa  đúng  sự  thật  đâu!  Ấy  là  vì  anh  ta  chế  ngự  dục  niệm. 

Đến khi chết, được sức trợ niệm của mọi người, chính mình vẫn có tín 

tâm; vì thế chết rồi tướng mạo biến đổi thành tươi đẹp; do vậy biết Phật 

lực, pháp lực, chúng sanh tâm lực, đều chẳng thể nghĩ bàn. Tâm lực của 

chúng  sanh  mà  chẳng  nương  nhờ  Phật  lực,  pháp  lực  sẽ  chẳng  thể  hiển 

hiện được! Do nương vào Phật lực, pháp lực mà được hiển hiện, vì thế 

mới  hiện  tướng  ấy.  Con  em  đời  sau  càng  thông  minh  thì  dục  tâm  càng 

nặng. Khi chúng chưa dậy thì, chớ nên nói. Hễ đã dậy thì rồi, chẳng nói 

với  chúng  đạo  giữ  gìn  thân  thể,  giảm  bớt  ham  muốn,  chắc  sẽ  đều  khó 

tránh khỏi đến nỗi thủ dâm, tà dâm; đến khi cưới vợ sẽ quên thân chạy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 84 of 327

theo  dục  lạc,  đều  khó  tránh  khỏi!  Con  trai  thì  cha  và  thầy  bảo  ban  nó. 

Con gái thì mẹ sẽ nói. Nếu vợ của Huệ Tá biết được nghĩa này, [anh ta] 

đâu đến nỗi mắc bệnh gần cả năm rồi chết! 

Thời  cổ,  quốc  gia  còn  hạ  lệnh  khuyên  con  người  tiết  dục.  Nay  thì 

bệnh  đã  gần  chết,  vẫn  chẳng  cho  chia  cách.  Do  vậy,  những  gã  thanh 

niên tử vong oan uổng chẳng biết là bao nhiêu, cứ đổ hết cho số mạng. 

Há  mạng  có  khiến  cho  bọn  họ  tham  sắc  dục  không  chán  ư?  Huệ  Tá  bị 

chết oan uổng!  (Nếu cha mẹ sớm khuyên dạy, [anh ta] hiểu lợi - hại sâu xa, trọn 

 chẳng đến nỗi chết. Vì thế nói là “oan uổng”).  Huệ Tá sanh về Tây Phương là 

chuyện may mắn. Nếu không có ai trợ niệm thì do chết vì dâm dục, dẫu 

chẳng  đọa  vào  ba  ác  đạo,  cũng  khó  tránh  đọa  làm  thân  nữ  và  thân  gái 

làng chơi! Do mọi người trợ niệm, được nhờ vào Phật từ lực nên được 

kết  quả  ấy.  Chuyện  của  anh  chàng  này  chẳng  cần  phải  lan  truyền.  Nếu 

muốn  lan  truyền  thì  phải  dựa  theo  ý  Quang  đã  nói  về  chuyện  giữ  thân 

tiết dục để nói thêm vào  (chẳng cần phải tuân theo nguyên văn, chỉ dựa theo ý) 

thì sẽ khiến cho những kẻ làm cha mẹ và các thanh niên động lòng, mà 

cũng tỏ rõ ba thứ Phật lực, pháp lực, chúng sanh lực đều chẳng thể nghĩ 

bàn! 

Trợ  niệm  dùng  “thủ  thuật”68  chẳng  bằng  dùng  tâm  quán,  từ  nay  về 

sau không cần phải đề xướng cách thức này. Cách ấy trước đây Quang 

đã thấy một đệ tử dựa theo cách pháp sư Hưng Từ đã lập; về sau pháp sư 

Huệ Định ở Tứ Xuyên đem tác phẩm Ứng Dụng Duy Thức Học Quyết 

Định  Sanh  Tịnh  Độ  Luận  do  ông  ta  biên  soạn  gởi  cho  Quang,  tôi  biết 

pháp sư Hưng Từ dựa theo tác phẩm đó mà lập ra pháp ấy. Quang cho 

rằng công đức của Phật hiệu chẳng thể nghĩ bàn; bỏ sự trợ niệm của đại 

chúng  để  cậy  vào  chuyển  động  tay  của  một  người  nhằm  kêu  gọi  Phật, 

đấy chính là coi rẻ Phật hiệu, coi trọng thủ thuật, chẳng đáng noi theo! 

Mong đừng lập dị, đến nỗi kẻ vô tri hùa nhau bỏ gốc lấy ngọn vậy!  (Ngày 

 Hai Mươi Mốt tháng Mười Một) 

277. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ ba)

68  Pháp  sư  Hưng  Từ  đề  xướng  một  phương  pháp  gọi  là  “liễu  sanh  thoát  tử,  cứu  độ  Trung 

Ấm Thân”. Theo đó, người hộ niệm tập trung tinh thần, quơ tay từ phía chân người chết lên 

đến  ngực,  vừa  niệm  Phật  vừa  tưởng  đang  như  chính  mình  đang  được  Phật  gia  hộ,  lôi  kéo 

thần thức của người sắp chết từ chân lên đầu để cuối cùng thần thức sẽ từ đỉnh đầu thoát ra. 

Do vậy gọi là “thủ thuật” vì phải vận dụng tay rất nhiều để làm tư thế nắm kéo trong khi hộ 

niệm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 85 of 327

Thư nhận được đầy đủ, nếu chuyện của ông Lý Tự Huân là sự thật 

thì ông ta chắc chắn vãng sanh, nhưng người đời nay thường hay tô vẽ, 

muốn  sướng  tai  khoái  mắt  người  khác,  đấy  là  lỗi  lầm  lớn.  Đối  với  cha 

mẹ,  đối  với  chính  mình  đều  vô  ích,  bị  tổn  hoại.  Vì  sao  vậy?  Do  lừa 

người  dối  mình,  là  phàm  mà  dối  xưng  là  thánh  vậy!  Chưa  vãng  sanh, 

quyến  thuộc  chí  thành  niệm  Phật  thì  người  ấy  cũng  có  thể  vãng  sanh. 

Nếu  tô  vẽ  thì  chẳng  phải  là  tâm  chân  thật  mà  là  tâm  hư  giả,  nên  khó 

được  lợi  ích  thật  sự.  Mong  hãy  đem  chuyện  này  thiết  tha  bảo  với  hết 

thảy đồng nhân. 

Một  bộ  Văn  Sao  Tục  Biên  gồm  hai  cuốn,  tổng  cộng  là  ba  trăm 

trang, mỗi gói là ba bộ, tính gởi bốn gói. Cho người hỏi bưu cục, họ nói 

không  thể  gởi  được.  Hiện  thời  rất  nhiều  nơi  chỉ  có  thể  gởi  thư,  dẫu  là 

một  quyển  sách  nhỏ  cũng  không  gởi  được.  Xin  ông  hãy  nói  với  những 

ai  niệm  Phật  hãy  sốt  sắng  niệm  Phật,  bởi  sau  này  muốn  có  sách  để  đề 

xướng cũng rất khó khăn. Năm ngoái, vùng quê Quang gởi tới hơn bốn 

trăm đồng, nay một bộ cũng chẳng thể gởi được, đáng than thay! Chẳng 

biết  ngày  nào  thanh  bình,  chuyện  gởi  sách  đã  tuyệt  vọng  rồi!  Xin  hãy 

sáng suốt soi xét, bài sớ Lễ Quán Âm Cầu Con và ba điều trọng yếu để 

cầu  con,  gởi  mỗi  thứ  một  phần.  Tiền  hương  kính  đưa  cho  thường  trụ 

vì Quang sáng chẳng bảo đảm được tối, chẳng muốn giữ lại sau khi đã 

chết.  Mục  lực  càng  kém,  không  có  chuyện  gì  khẩn  thiết,  đừng  gởi  thư 

đến để khỏi phải tốn công đọc và trả lời. Pháp danh của hai người được 

viết trong tờ giấy khác  (Ngày mồng Mười tháng Mười) 

Kim Vinh pháp danh là Huệ Trinh, có quan hệ rất lớn. [Cái tên này] 

không phải chỉ ngụ ý cô ta có thể thủ tiết! Kinh Dịch chép:  “Trinh giả, 

 sự chi cán dã”  (Trinh là trung tâm (cốt lõi) của sự việc). Nếu con người 

không  có  lòng  Trinh69  thì  chuyện  gì  cũng  chẳng  thành.  Hãy  nên  dùng 

lòng trinh do trí huệ để tự hành, dạy người thì lợi ích lớn lao. Một phụ 

nữ  Hồi  Hồi  ở  Vu  Hồ  tin  tưởng  sâu  xa  pháp  môn  Tịnh  Độ,  gần  đây 

khuyên được một người cực thông minh nhưng chẳng tin Phật phát tâm 

quy y, cũng là do dùng lòng Trinh mà được! Đây quả là chuyện xưa nay 

ít thấy vì người Hồi Hồi khó giáo hóa nhất! 

278. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ tư) 

69  Trinh  (貞)  hiểu  theo  nghĩa  rộng  là  lòng  tinh  thành  đến  cùng  cực,  không  lay  động,  di 

chuyển  bởi  ngoại  cảnh,  bền  giữ  chí  khí.  Do  vậy,  phụ  nữ  giữ  lòng  chung  thủy,  không  thay 

lòng đổi dạ gọi là Trinh, không hiểu hạn hẹp như chữ Virgin sau này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 86 of 327

Đọc những điều đã thuật thì [người đã mất ấy] quyết định được vãng 

sanh,  do  đức  Phật  có  đại  nguyện,  lại  nhờ  sức  trợ  niệm  của  đại  chúng, 

nên có thể quyết định vãng sanh. Nhưng cũng không cần phải đăng báo, 

bởi ai nấy nương theo pháp này, ai nấy đều được vãng sanh, trọn chẳng 

phải  là  chuyện  hiếm  hoi,  lạ  lùng  gì!  Nếu  ai  nấy  đều  đăng  báo  sẽ  phiền 

phức khôn xiết! Nếu [lúc lâm chung] có cảnh giới lớn lao chẳng thể nghĩ 

bàn, chẳng phải là chuyện thấy nghe bình thường thì chẳng ngại gì đăng 

báo để người thấy kẻ nghe đều sanh chánh tín! Nếu không, chẳng đăng 

báo sẽ tốt hơn. Vì sao vậy? Hết sức bình thường, chẳng hiếm hoi, lạ lùng 

gì! Nay tôi đem nguyên văn gởi trả lại, xin ông hãy bảo với hiếu quyến 

để họ vĩnh viễn lấy đó làm khuôn phép nhất định thì lợi ích sẽ rộng lớn 

vậy!  (Ngày mồng Sáu tháng Giêng) 

279. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ năm) 

Đã nhận được bưu phiếu, từ nay đừng gởi đồ vật tới nữa. Hãy nhất 

tâm  niệm  Phật,  chớ  nên  chuyên  chú  xem  đọc  [kinh  sách]  nữa!  Niệm 

Phật là Chánh Hạnh, những lúc như đi đường chẳng hạn cần gì phải xem 

sách?  Chỉ  nên  niệm  Phật!  Xem  sách  và  niệm  Phật  là  hai  chuyện  khác 

nhau.  Niệm  Phật  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  niệm  được.  Xem  sách  nếu 

chẳng ngưng lặng tâm trí, dẹp yên lo nghĩ, sẽ chẳng hiểu được ý nghĩa. 

Điều  quan  trọng  trong  Niệm  Phật  là  nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp 

nối. Muốn nhiếp trọn sáu căn, chỉ lắng nghe tiếng niệm Phật của chính 

mình  trong  một  thời  gian  dài  thì  sẽ  tự  đạt  được.  Đối  với  chuyện  đặt  ra 

những chữ đầu cho pháp danh70 để đời sau nương theo đó [mà đặt pháp 

danh], Quang trọn chẳng tán thành chuyện này vì sẽ tạo ra thói tệ, nên 

chẳng khơi ra đầu mối này! 

280. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ sáu) 

Quang  già  rồi,  không  có  mục  lực  lẫn  tinh  thần  để  thù  tiếp.  Trong 

tháng  trước  đã  đăng  lời  phân  trần  trên  hai  tờ  Tân  Báo  và  Thân  Báo  để 

sau này bất luận là ai cũng đều chớ nên gởi thư đến nữa, mà cũng chẳng 

chấp nhận giới thiệu người khác đến quy y. Kẻ có lòng tin thì chẳng ngại 

70 Tức là lối đặt pháp danh với những chữ đầu lấy từ một bài kệ truyền dòng. Chẳng hạn, 

dòng  Lâm  Tế  Chúc  Thánh  có  bài  kệ:   “Minh  thiệt  pháp  toàn  chương,  ấn  chân  như  thị 

 đồng…” . Theo đó, thầy có pháp danh bắt đầu chữ Chân thì trò sẽ có pháp danh bắt đầu bằng 

chữ Như. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 87 of 327

gì theo lệ bái môn sinh71 giống như nhà Nho, bái các ông làm thầy cho 

họ. Nhưng các ông chẳng được xưng là “thầy quy y” [của những người 

ấy], bởi lẽ quy y Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo, cư sĩ há nên tiếm xưng? 

Chỉ  vì  chỗ  ông  không  có  vị  Tăng  thật  sự  biết  Phật  pháp,  cho  nên  phải 

theo  lối  cầu  học,  để  mong  cho  ai  nấy  đều  được  lợi  lạc.  Nếu  nói  ta  là 

“thầy  quy  y  của  người  nào  đó,  kẻ  nào  đấy  là  đệ  tử  quy  y  của  ta”,  sẽ 

thành  ra   “Bát  Dật  vũ  đình,  Ung  Thi  triệt  tế”   (múa  Bát  Dật  trong  sân, 

ngâm  bài  Ung  Thi  để  dọn  cỗ  tế  xuống)72,  đúng  là  tội  nhân  trong  cửa 

Phật, chẳng gọi là hoằng pháp lợi sanh! 

71 Bái môn sinh: Tôn một vị mình trân trọng làm thầy, giữ lễ đệ tử. 

72  “Bát Dật vũ đình”  (Múa Bát Dật trong sân) là một thành ngữ dựa theo câu nói của Khổng 

Tử trong Luận Ngữ:  “Tử viết: - Quý Thị Bát Dật vũ ư đình, thị khả nhẫn dã, thục bất khả 

 nhẫn dã”  (Khổng Tử nói: - Quý Thị múa Bát Dật trong sân, chuyện ấy hắn còn nhẫn tâm 

làm thì chuyện gì khác mà hắn chẳng nhẫn tâm làm). Theo sách Luận Ngữ Giảng Yếu của cụ 

Lý Bỉnh Nam, Quý Tôn Thị nước Lỗ cho múa Bát Dật để tế tổ tiên trong sân của miếu thờ 

gia đình; đó là chuyện tiếm dụng rất lớn. Vì Bát Dật là một điệu múa, ít nhất là tám người, 

tối đa là sáu mươi bốn người, chỉ dành riêng cho thiên tử nhà Châu sử dụng khi tế tổ trong 

Thái Miếu. Nước Lỗ vốn là đất phong cho Châu Công sau khi nhà Châu dẹp Trụ. Do cảm 

niệm công ơn phù tá của Châu Công Đán khi vua còn bé, Châu Thành Vương đặc biệt cho 

phép  vua  nước  Lỗ  đời  đời  được  sử  dụng  điệu  múa  Bát  Dật  để  tế  Châu  Công,  chứ  không 

được sử dụng trong những miếu thờ khác, ngay cả miếu thờ vua nước Lỗ. Quý Thị chính là 

hậu duệ của Lỗ Hoàn Công, do thấy lễ nhạc của thiên tử được sử dụng trong miếu thờ Châu 

Công liền tự tiện sử dụng để tế tổ tiên của mình, do vậy phạm lỗi tiếm dụng rất lớn! 

 “Ung  thi  triệt  tế”   (Ngâm  bài  Ung  Thi  để  dọn  cỗ  tế)  cũng  xuất  phát  từ  một  câu  nói  trong 

Luận Ngữ:  “Tam gia giả dĩ Ung triệt, Tử viết: “Tương duy tịch công, thiên tử mục mục, hề 

 thủ ư tam gia chi đường”  (Ba họ ngâm bài Ung Thi trong khi dọn cỗ xuống sau khi tế xong, 

Khổng Tử nói: “[Hai câu thơ: ‘Vẻ mặt của] chư hầu và hậu duệ nhà Hạ, nhà Ân đến trợ tế 

lẫn  vẻ  mặt  của  thiên  tử  đều  nghiêm  túc’  sao  lại  dùng  trong  miếu  thờ  của  ba  họ?”).  “Tam 

gia” chính là Trọng Tôn, Thúc Tôn, Quý Tôn, đều là ba vị Khanh Đại Phu nước Lỗ, là hậu 

duệ của Khánh Phụ, Thúc Nha, Quý Hữu (ba người này là con thứ của Lỗ Hoàn Công), nên 

còn gọi là Tam Hoàn Gia hoặc Tam Hoàn Tử Tôn. Ung Thi là một bài thơ thuộc phần Châu 

Tụng của Kinh Thi. Triệt (徹) là dọn xuống. Khi thiên tử tế thái miếu, lúc lễ xong, các nhạc 

công  cử  nhạc  ngâm  bài  thơ  này  để  hạ  cỗ  bàn.  “Tương  duy  tịch  công,  thiên  tử  mục  mục”  

chính là hai câu thơ trong bài Ung Thi. Cụ Lý Bỉnh Nam giảng: “Tương duy” (相維) là chữ 

đệm không có nghĩa lý gì, “tịch công” (辟公) là các chư hầu, như hậu duệ nhà Hạ là nước 

Kỷ, hậu duệ nhà Ân là nước Tống. Mục mục (穆穆) là vẻ mặt ôn hòa, khoan dung, nghiêm 

túc của thiên tử. Hai câu này có nghĩa là khi các chư hầu và hậu duệ nhà Hạ, nhà Ân đến trợ 

tế, vẻ mặt của vị đứng Chủ Tế và các Bồi Tế (trợ tế) nghiêm túc, khoan hòa; ngụ ý tuy tế 

lễ đã xong, vị Chủ Tế và Trợ Tế vẫn nghiêm túc, trang trọng”. Bài thơ này chỉ thiên tử nhà 

Châu mới được dùng khi tế lễ mà ba quan đại phu nước Lỗ lại tiếm dụng nên họ bị Khổng 

Tử chê trách. 

Tổ  Ấn  Quang  dùng  cả  hai  câu  thơ  này  để  răn  nhắc  hàng  cư  sĩ  không  được  tự  tiện  truyền 

Tam Quy, Ngũ Giới cho người khác vì chỉ có Tăng chúng mới có tư cách đại diện Tam Bảo 

truyền giới. Nếu cứ làm càn, sẽ giống như chư hầu dám dùng những nghi lễ dành riêng cho 

thiên tử để cúng tế tổ tiên mình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 88 of 327

Pháp  danh  của  năm  người  [xin  quy  y]  được  viết  trong  một  tờ  giấy 

khác. Nếu muốn đọc các kinh sách, hãy tiếp xúc trực tiếp với Hoằng Hóa 

Xã,  cũng  đừng  thuận  tiện  gởi  kèm  thư  cho  Quang,  dù  có  kèm  theo  thư 

cũng không trả lời. Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn dễ tu, dễ thành nhất 

trong Phật pháp. Hãy nên theo những gì Văn Sao, Gia Ngôn Lục và các 

trước thuật Tịnh Độ đã nói để tu tập, chắc chắn sẽ có thể cậy vào Phật 

từ  lực  để  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  chẳng  coi  đấy  là  điều  quan  trọng,  cứ 

muốn cậy vào tự lực để liễu sanh tử, chỉ sợ trải trần sa kiếp này sang trần 

sa kiếp khác vẫn ở trong lục đạo, luân hồi, chẳng đáng buồn sao?  (Ngày 

 Mười Chín tháng Chạp) 

281. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ bảy) 

Thư  ông  và  thư  của  Lưu  Văn  Chương  đều  nhận  được  đầy  đủ.  Tôi 

vốn muốn viết pháp danh trên đơn xin quy y, nhưng mục lực chẳng đủ, 

nên chẳng thể viết chữ nhỏ được. Do vậy bèn viết vào tờ giấy khác. Xin 

hãy  chia  ra  đưa  cho  họ.  Đối  với  việc  khai  thị,  nói  chung  lấy  “giữ  vẹn 

luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm 

các điều ác, vâng giữ các điều lành, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương”  làm  chuẩn  mực  để  tự  hành  dạy  người.  Cách  niệm  Phật  thì 

không gì trọng yếu hơn là Nghe. Nghe thì tâm sẽ lặng vào một chỗ, đấy 

gọi  là   “nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”.  Nay  gởi  cho  ông  hai 

mươi  lăm  gói  sách;  những  bộ  sách  lớn  không  có  nhiều  hãy  nên  giữ  lại 

trong  hội  để  mọi  người  được  xem.  Những  cuốn  sách  lẻ  khá  nhiều,  trừ 

những cuốn để lại trong hội ra, hãy chọn những ai thông văn lý, có lòng 

tin, biết cung kính để biếu tặng. 

Lưu  Văn  Chương  hiếu  học,  nhưng  sống  nơi  xa  xôi,  bất  luận  những 

loại sách lớn hay nhỏ mỗi thứ đều trích ra tặng cho ông ta một phần. Chớ 

nên gởi thư quấy nhiễu, hãy nên tự sốt sắng tu trì mà thôi! Sau khi nhận 

được hai mươi lăm gói sách, chỉ cần gởi một mảnh giấy báo tin đã nhận 

được, chớ nên lôi thôi, dài dòng! Quang mục lực chẳng đủ, đọc chữ cũng 

rất tốn sức, chớ nên không thông cảm, xin hãy sáng suốt soi xét và nói 

với mọi người  (Ngày Hai Mươi Mốt tháng Hai) 

282. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ tám) 

Mười  pháp  danh  được  viết  trong  tờ  giấy  khác.  Bọn  họ  phần  nhiều 

từng  dự  vào  Đồng  Thiện  Xã  và  theo  Lý  Học  v.v…  Nay  đã  quy  y  Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 89 of 327

pháp, chớ nên thực hiện những công phu ngoại đạo trước kia nữa! Phàm 

[những  kẻ]  thuộc  ngoại  đạo  đều  tuân  thủ  [cung  cách]  bí  mật,  nói  xằng 

bậy bọn họ được chân truyền của Lục Tổ, vị thầy truyền đạo của họ là vị 

Phật này hay vị Tổ Sư nọ giáng sanh! Cái tội đại vọng ngữ ấy quả báo 

thật  thê  thảm!  Hễ  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào  được  nữa  sẽ  đọa  thẳng 

vào địa ngục A Tỳ vì kẻ ấy đã hoại loạn Phật pháp, làm cho chúng sanh 

lầm lạc, nghi ngờ! Nói đến cách “niệm Phật nhớ số” vốn chỉ cốt sao tâm 

quy vào một mối, chẳng cần phải nhớ đến trăm, đến ngàn! Cách ông lập 

ra  tuy  hay,  nhưng  sợ  về  lâu  về  dài  tâm  lực  chẳng  kham  nổi,  rất  có  thể 

ngã bệnh! 

Nói đến sám pháp thì chỉ lấy kiền thành lễ tụng làm chánh, hoặc lễ 

Tịnh  Độ  Sám  hoặc  Tiểu  Tịnh  Độ  Sám  đều  được.  Trong  sách  Tịnh  Độ 

Thập  Yếu  có  bài  văn  sám  hối.  Nếu  trong  những  sách  đã  gởi  không  có 

quyển ấy, hãy nên căn cứ theo giá cả để thỉnh từ Hoằng Hóa Xã. Thường 

gởi [tặng sách] liên tục thì Quang nào có sức! Nay gởi cho ông một gói 

Một Lá Thư Trả Lời Khắp, xin hãy cho mỗi người quy y một tờ để giúp 

cho tiền đồ tu trì của bọn họ  (Ngày Hai Mươi Bảy tháng Năm) 

283. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ chín) 

Thư đề ngày mồng Mười tháng Chạp năm ngoái đến chiều ngày hôm 

qua  tôi  mới  nhận  được.  Trước  kia,  tôi  đã  nói  mục  lực  chẳng  đủ,  đừng 

gởi thư tới nữa, cho nên lá thư gởi vào mùa Đông năm ngoái tôi không 

trả  lời.  Các  ông  tưởng  là  vì  chưa  dâng  tiền  cúng  dường  [nên  Quang 

không thèm trả lời], do vậy bèn đặc biệt gởi tới ba mươi ba đồng mong 

rằng  Quang  sẽ  trả  lời  thư!  Đây  thật  là  chẳng  biết  nỗi  khổ  của  Quang. 

Hiện thời giao thông tiện lợi, bất luận xa hay gần đều có thể gởi thư đến. 

Tuy  đã  cự  tuyệt,  vẫn  chẳng  thể  hoàn  toàn  không  có  ai  gởi  thư  tới!  Lại 

[có  những  người]  từ  mấy  chục  dặm  hoặc  một  hai  trăm  dặm  quanh  Tô 

Châu, ngồi xe lửa, xe hơi, chưa đầy nửa ngày đã tới nơi, hằng ngày phải 

thù tiếp họ đã chiếm mất nửa thời gian lẫn sức lực. Há còn có thể thường 

xuyên trả lời thư các ông được chăng? 

Sám  hối  bảy  ngày,  tự  thệ  thọ  giới,  rất  tốt!  Cần  biết  rằng:  Bốn  giới 

đầu trong Ngũ Giới thuộc về Tánh Giới, bất luận là ai đều phải nên giữ. 

Người  dẫu  chưa  nghe  đến  tên  gọi  của  giới  mà  phạm  thì  vẫn  có  tội  bởi 

[những điều ấy có liên quan đến] thể tánh nên có tội. Vì thế, cũng gọi là 

Tánh  Tội.  Kẻ  đã  thọ  giới  mà  phạm  thì  trở  thành  hai  trọng  tội,  vì  ngoài 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 90 of 327

Tánh  Tội  ra  còn  phạm  một  Giá  Tội73  nữa  là  “phạm  giới”.  Chỉ  có  giới 

uống rượu là Giá Giới, hễ phạm thì gọi là Giá Tội. Kẻ chẳng thọ giới mà 

uống rượu không phạm tội; kẻ đã thọ giới chỉ phạm Giới Tội. 

Thêm nữa, người chưa thọ giới phạm đại vọng ngữ tội đã cực nặng, 

người thọ giới rồi [mà phạm] thì tội càng nặng thêm. Như lũ ngoại đạo 

thường  nói  bọn  chúng  đắc  chân  truyền  của  Phật  pháp,  “Lục  Tổ  loạn 

truyền  Phật  pháp,  pháp  trở  về  tay  người  tại  gia,  Tăng  nhân  đều  không 

có pháp!” Thầy họ là vị Phật này hay vị tổ sư nọ chuyển thế. Kẻ thuyết 

pháp kiểu ấy đều là vì cầu danh văn lợi dưỡng. Người thọ giới cũng có 

kẻ hiếu danh, hoặc cầu lợi dưỡng, chưa được bảo đã được, chưa chứng 

nói đã chứng; hạng người ấy dẫu có tu trì nhưng vì tâm địa chẳng thật 

nên chưa chắc đã được hưởng lợi ích thật sự trong Phật pháp, mà cái tội 

hoại  loạn  Phật  pháp,  khiến  chúng  sanh  bị  lầm  lạc,  ngờ  vực,  chẳng  biết 

tới năm nào, kiếp nào mới tiêu diệt được! 

Nay  gởi  cho  các  ông  hai  mươi  gói  sách,  đợi  đến  tháng  Tư  còn  có 

mấy gói Kỹ Lộ Chỉ Quy sẽ gởi đến, [khi nhận được], đừng gởi thư trả 

lời. Đối với người mới phát tâm, sách ấy rất hữu ích. Vì thế, tôi đã tính 

gởi  từ  trước  kia.  Mẹ  ông  Lý  Thượng  Đức  pháp  danh  là  Tông  Thành, 

Thượng Đức pháp danh là Trí Đức, em trai ông ta là Thượng Tín, pháp 

danh là Trí Tín, Lý Vương Tố Khanh pháp danh là Trí Tố, Lý Thiệu Văn 

Hàn pháp danh là Trí Chương. Xin hãy nói với bọn họ: Hễ quy y Phật 

pháp, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận. Nếu không, chẳng 

những  là  tội  nhân  nơi  Danh  Giáo  mà  còn  là  tội  nhân  trong  Phật  pháp. 

Chuyện khẩn yếu nhất của phụ nữ là khéo dạy dỗ con cái. Lúc con cái 

vừa  mới  hiểu  biết  mà  lúc  ấy  chẳng  dạy  dỗ  thì  về  sau  sẽ  khó  thành  tựu 

được!  (Ngày Hai Mươi Tám tháng Giêng) 

284. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ mười) 

Nhận được thư mấy ngày, do bận bịu không rảnh rỗi nên chưa trả lời 

ngay.  Sáng  nay  viết  cho  ông  những  nghĩa  chánh  để  ông  chẳng  đến  nỗi 

lại sanh nghi ngờ nghĩa lý. Chuyện thế gian đều gây nên thói tệ, những 

kẻ  ham  danh  ghét  thật,  hễ  biết  [được  chút  đạo  lý  nào]  liền  biến  không 

73 “Giá” (蔗) có nghĩa là ngăn trở, che lấp. Do tội ấy ngăn trở công đức không sanh trưởng 

được  nên  gọi  là  Giá  Tội.  Những  giới  nhằm  ngăn  trở  tội  lỗi  chẳng  để  cho  chúng  nẩy  sanh 

khiến cho công đức lẫn chân tánh bị che lấp thì gọi là Giá Giới. Do uống rượu khiến tâm sân 

hận, kiêu căng, si mê tăng trưởng, huệ tâm bị ẩn mất, có thể tạo ra những hành vi giết, trộm, 

dâm  do  không  kiểm  soát  được  tâm  ý,  nên  tội  uống  rượu  gọi  là  Giá  Tội.  Giới  cấm  “không 

uống rượu” sẽ giúp ngăn trở những điều tội lỗi ấy xảy ra nên gọi là Giá Giới. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 91 of 327

thành  có,  đem  phàm  lạm  thánh.  Những  thứ  hành  vi  này  phá  hoại  Phật 

pháp,  khiến  người  khác  lui  sụt  lòng  tin.  Hãy  nên  khuyên  hết  thảy  mọi 

người niệm Phật đều tu hành chân thật, đừng chú trọng cầu mong tiếng 

tăm rỗng tuếch thì sẽ đích thân đạt được lợi ích. Mười đồng hương kính 

dùng để gởi một số sách trị giá mười đồng. Nếu [tổng số giá tiền sách] 

vượt quá số tiền ấy thì là do Quang biếu tặng  (Ngày Hai Mươi tháng Tám) 

Hiện  thời  sợ  rằng  sẽ  có  chiến  sự,  hãy  nên  bảo  hết  thảy  mọi  người 

đều  cùng  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm  để  dự  phòng.  Nếu  không,  trốn 

cũng không trốn được, ngừa cũng không có cách nào ngừa được, chẳng 

nên cẩn thận ư? Chẳng nên cẩn thận sao?  (Tái bút)

285. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ mười một) 

Theo như những tướng đã nói, thím của ông Trương Huệ Tuyền có 

thể vãng sanh, nhưng chẳng biết lời kể [tình cảnh lúc bà ta lâm chung] 

ấy  có  chẳng  hư  vọng  hay  không?  Con  gái  và  con  trai  bà  ta  là  Phước 

Khánh vẫn muốn mẹ họ được quy y, sao chính họ không quy y? Vẫn sợ 

mẹ  không  được  hưởng  lợi  ích  thật  sự,  sao  chính  mình  lại  chẳng  muốn 

được hưởng lợi ích thật sự vậy? Nay đặt pháp danh cho mẹ họ là Chứng 

Tịnh, ngụ ý bà ta đã sanh về Tây Phương, chứng được y báo lẫn chánh 

báo  thanh  tịnh  trang  nghiêm.  Con  trai  pháp  danh  là  Huệ  Kính,  con  gái 

pháp danh là Huệ Hiếu. Nghĩa là dùng trí huệ của đức Phật để hành hiếu 

kính. Xin hãy khai thị cho bọn họ. [Tôi] đã viết [bài văn] nêu chứng cứ 

về  hết  thảy  những  người  niệm  Phật  vãng  sanh  và  chẳng  vãng  sanh, 

chẳng phải chỉ để nói về thím của ông Huệ Tuyền; những điều nói kèm 

thêm trong bài văn ấy đều là những lời văn dành chung cho khắp [mọi 

người] chứ chẳng phải để dạy riêng một ai  (Ngày mồng Hai tháng Tư) 

Lúc đưa cho họ, nhớ dặn họ phải cung kính; gởi cho con trai, con gái 

[bà ta] hai gói sách này nọ. Nếu họ xem được thì đưa cho. Nếu không, 

hãy tặng cho người khác! 

286. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ mười hai)

Hôm qua nhận được thư, biết Vương Lan Hinh tuy lậm sâu chất độc 

Trình  -  Châu  -  Hàn  -  Âu,  vẫn  nhờ  có  ông  khuyến  hóa  mà  được  vãng 

sanh.  Nếu  không,  do  cái  nghiệp  hủy  báng  Phật  pháp  suốt  một  đời  này, 

chắc  chắn  đời  sau  khó  thể  được  như  đời  này.  Kinh  Pháp  Hoa  dạy: 

 “Thiện  tri  thức  giả,  thị  đại  nhân  duyên,  sở  dĩ  hóa  đạo  linh  đắc  kiến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 92 of 327

 Phật”  (Thiện tri thức là nhân duyên lớn vì giáo hóa, chỉ dạy khiến được 

thấy Phật). Tiếc cho ông ta tin tưởng quá trễ! Nếu [ông ta] sanh lòng tin 

cùng lúc với ông thì khuyên dạy càng thêm đắc lực. 

Ông ta là người hết sức quật cường, có thể chí thành niệm Phật trong 

khi bệnh khổ là do đời trước đã gieo thiện căn sâu xa nơi pháp môn Tịnh 

Độ  trong  Phật  pháp.  Trước  lúc  mất,  liền  biết  trước  khi  nào  sẽ  chết,  lại 

biết cõi Tây Phương thù thắng nhiệm mầu chẳng thể dùng ngôn ngữ nào 

để diễn tả được! Còn như sau khi đã tắt hơi, liền tỉnh lại, nói “chẳng thấy 

Đại Dương74” thì biết là ông ta vẫn nhờ trợ niệm mà được lợi ích [vãng 

sanh]. Từ đây có thể thấy rằng: Ông ta đã nghiệp tận tình không, nhưng 

vì  quyến  thuộc  vô  tri,  đã  lau  rửa  thân  thể,  thay  áo  sẵn,  khóc  lóc,  gần 

như làm hỏng đại sự. Được ông khai thị, đều cùng niệm Phật hiệu, đến 

khi  hơi  nóng  tụ  về  đảnh  đầu  tỏ  rõ  ông  ta  đã  sanh  Tây  nhập  thánh  đạo. 

Chuyện này quả thật là chuyện may mắn hết sức lớn từ vô thủy đến nay. 

Nếu  thoạt  đầu  ông  không  khuyên  ông  ta  niệm  Phật  thì  chết  đi  khó 

tránh khỏi đọa lạc trong ác đạo vì suốt đời nghe lời kẻ khác xui xiểm tạo 

nghiệp “báng Phật, báng Pháp, báng Tăng” rất khó tiêu diệt được! May 

mắn được vãng sanh, vì thế đặt pháp danh cho ông ta là Chứng Tịnh, ý 

nói đã thật sự chứng được lợi ích Tịnh Độ. Từ nay thân cận Di Đà, theo 

gót hải chúng, sẽ tự đích thân chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn, lên địa 

vị  Bất  Thoái.  Vợ  ông  ta  là  Phùng  Thị,  pháp  danh  là  Hy  Tịnh.  Hy  (希) 

là mong mỏi. Hãy nhất tâm niệm Phật, mong mỏi lâm chung được vãng 

sanh.  Hợp  Quần  pháp  danh  là  Trí  Dung,  do  đã  dấn  thân  vào  xã  hội,  ắt 

phải  viên  dung  không  vướng  mắc  thì  mới  chẳng  bị  người  khác  chán 

ghét  để  tiện  làm  chuyện  khuyên  dạy  [người  khác]  tu  Tịnh  nghiệp.  Vì 

thế, pháp danh là Trí Dung. An Quần pháp danh là Trí Thao, Thao (韜

) nghĩa là ẩn giấu. Đối với mọi người chẳng tự kiêu căng có trí, gặp chỗ 

quan trọng liền nói dứt khoát một lời, người ta sẽ bội phục. Nếu hiu hiu 

tự  khoe  khoang,  dẫu  nói  ra  câu  nào  cũng  thích  đáng  thì  cũng  đã  thiếu 

hồn hậu, huống là ăn nói chưa chắc đã thích đáng ư? Đấy là hướng dẫn 

về cách giữ thân, xử sự trong cõi đời, mà cũng là cái gốc để duy trì Tịnh 

nghiệp. Hãy nên bảo vợ và hai con ông ta đều nghiêm túc tuân thủ. 

Ông thay họ dâng tiền hương kính cũng rất hợp lý. Quang suốt đời 

chẳng bận tâm cho chính mình, chỉ mong hết thảy mọi người đều tu Tịnh 

nghiệp,  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

74 Đại Dương là tên một người con của ông Vương Lan Hinh. Do quyến thuộc khóc lóc, Lan 

Hinh động niệm mến luyến con cái nên đã tắt hơi vẫn tỉnh lại, hỏi thăm đứa con còn vắng 

mặt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 93 of 327

Thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành.  Do  phương  Bắc 

lạnh buốt, Phật pháp chẳng dễ lưu thông nên mới nhiều lần gởi sách để 

mong  ai  nấy  đều  cùng  được  gội  ân  Phật.  Nay  vẫn  gởi  cho  họ  các  thứ 

kinh sách, xin ông hãy lượng định tặng cho mẹ con họ, hễ dư ra hãy tùy 

nghi  biếu  tặng.  Cần  phải  nhắc  họ  cung  kính  thọ  trì,  chớ  nên  có  thái  độ 

như nhà Nho đọc sách Nho để xem kinh Phật. Nếu không, chưa được lợi 

ích mà đã mắc đại tội trước, hãy nên nói điều này với hết thảy mọi người 

có  lòng  tin.  Mười  gói  kinh  sách  xin  hãy  thâu  nhận!  (Ngày  Hai  Mươi  Bốn 

 tháng Tư)

287. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ mười ba) 

Thư nhận được đầy đủ, cảnh tượng lâm chung của nhóm bốn người 

Thường  Khai  Tường  [cho  thấy]  họ  đều  được  vãng  sanh.  Khai  Tường 

lầm lẫn cố chấp Lý Học, nếu không được ông tích cực khuyên dạy cũng 

như do thời cuộc nguy hiểm, sợ rằng sẽ vẫn cứ chấp mê chẳng ngộ, làm 

một kẻ sống uổng chết phí! [Bài tường thuật chuyện vãng sanh của] bốn 

người ấy nên tóm gọn lời văn, gởi cho Thượng Hải Phật Học Thư Cục 

để họ đăng trên bán nguyệt san. Mồng Mười tháng Mười năm Dân Quốc 

26  (1937),  Quang  lánh  sang  Linh  Nham.  Tới  ngày  Mười  Bảy,  Mười 

Tám, Tô Châu bị vây hãm, chánh phủ vốn muốn bỏ mặc Tô Châu không 

giao  tranh;  vì  thế,  tai  nạn  ở  Tô  Châu  so  ra  nhẹ  hơn  các  huyện  phụ  cận 

như Côn Sơn, Thường Thục… 

Hiện  thời,  đường  thủy,  đường  bộ  đều  bị  bế  tắc,  các  thứ  hàng  hóa 

chẳng thể chở tới, giấy đắt gấp năm, gấp sáu trước kia. Sợ sau này còn 

đắt  đỏ  gấp  nhiều  lần  hơn  nữa!  Chuyện  Hoằng  Hóa  Xã  quả  thật  đã  hết 

cách  lo  liệu,  hiện  thời  Quang  không  hỏi  đến  nữa,  chỉ  chờ  chết  ở  Linh 

Nham mà thôi. Quý xứ liên tiếp gặp phải lụt lội, hạn hán, sao lại gởi tiền 

hương  kính?  Từ  rày  nếu  không  có  chuyện  gì  quan  trọng,  đừng  gởi  thư 

đến. Một là vì đường sá có thổ phỉ, binh lính [ngăn trở], hai là vì Quang 

sáng  chẳng  đảm  bảo  được  tối,  chỉ  tích  cực  niệm  Phật  là  được  rồi,  cố 

nhiên chẳng cần phải quy y với Quang. Chỉ cần chịu vâng theo lời Phật 

dạy tu trì thì đều được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Bốn pháp 

danh viết trong một tờ giấy khác. Lam Điền pháp danh là Huệ Thực, sẽ 

kế tục chí hướng của cha, trồng sâu thiện căn ngõ hầu chẳng phụ cái tên 

tốt đẹp này. Xin hãy nói với những người cùng chí hướng thì may mắn 

thay!  (Ngày Mười Ba tháng Chín) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 94 of 327

288. Thư trả lời cư sĩ Thường Phùng Xuân (thư thứ mười bốn) 

Pháp  danh  của  hai  mươi  người  viết  trong  một  tờ  giấy  khác,  những 

người  bị  lầm  tên  đã  sửa  rồi.  Hai  bài  ca  ông  đã  gởi  rất  hay,  tiếc  là  giấy 

mắc quá sức, đợi sau này giấy rẻ hơn đôi chút sẽ cho ấn hành. Để khai 

thị  [cho  những  người  xin  quy  y],  hãy  nên  dùng  Một  Lá  Thư  Trả  Lời 

Khắp là châu đáo nhất. Xin hãy chọn lựa những điểm quan trọng để bảo 

ban họ  (Ngày Hai Mươi Bốn tháng Mười). 

 289. Thư trả lời cư sĩ Chân Tịnh 

Hai vị sư từ quý địa đến cầm theo thư của ông đưa cho tôi xem. Bài 

ca  ngợi  Quang  do  ông  đã  soạn  chính  là  đem  phàm  lạm  thánh,  đến  nỗi 

ông lẫn Quang đều mắc đại tội. Từ rày, muôn phần chớ nên theo thói ấy 

chút nào nữa! Nếu do chẳng biết mà nói thì lỗi còn nhỏ; chứ nếu đã biết 

mà vẫn nói bừa sẽ mắc thêm lỗi hý luận. Sách Lễ Ký nói:   “Nghĩ nhân 

 tất ư kỳ luân” (Làm người ắt phải tuân theo lẽ thường). Chẳng tuân theo 

lẽ thường, giống như thường dân xưng càn là đế vương, kẻ xưng tụng và 

người được xưng tụng đều mắc tội lớn, há chẳng cẩn thận ư? Quang suốt 

đời  chẳng  chịu  khen  ngợi  người  khác  một  cách  sáo  rỗng,  mà  cũng  rất 

ghét người ta khen ngợi tôi một cách sáo rỗng! 

Quang  đã  bảy  mươi  chín  tuổi,  sau  ba  mươi  hai  hôm  nữa  sẽ  tròn 

tám mươi, nhưng sáng chẳng đảm bảo được tối, sợ rằng chưa được tám 

mươi đã chết rồi. Bất luận [tôi] còn sống hay đã chết, đều chớ nên theo 

thói xấu của người đời nay, khen ngợi xằng bậy. Trong bộ Văn Sao của 

Quang, cha mẹ, sư trưởng tôi đều chẳng nhắc tới, sợ người ta nghi ngờ 

tôi  thêu  dệt  đến  nỗi  bị  nhục  lớn!  Người  đời  nay  khi  cha  mẹ,  sư  trưởng 

qua  đời  liền  cầu  người  có  tiếng  tăm  viết  bài  tán  tụng,  Quang  hết  sức 

chẳng muốn thuận theo thói ác ấy khiến cho cha mẹ lẫn thầy bị nhục lây. 

Tôi  chết  rồi,  hãy  nên  cực  lực  đề  xướng  pháp  môn  Tịnh  Độ,  khiến  cho 

người  thấy  nghe  “sống  thì  hiền  thiện,  mất  thì  sanh  về  Cực  Lạc”.  Điều 

này chỉ có công chẳng có lỗi. Nếu lầm lẫn viết bài ca ngợi, phúng điếu 

chính  là  đã  hủy  nhục  Quang  trước  mặt  mọi  người  vậy.  Ngàn  vạn  phần 

xin đừng tập theo thói ác ấy! 

Trứng  gà  có  ăn  được  hay  không?  Tranh  luận  đủ  mọi  lẽ  đã  lâu! 

Nhưng  người  hiểu  lý  quyết  chẳng  nghĩ  ăn  [trứng  gà]  là  đúng.  Kẻ  thích 

ăn liền khéo léo biện luận, chứ thật sự đã chường ra cái ngu! Vì sao vậy? 

Có người nói trứng có cồ, [tức là] có mầm sống thì không được ăn, còn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 95 of 327

trứng không có cồ chẳng thể nở thành gà con thì ăn được! Nếu nói như 

vậy thì con vật còn sống chẳng được ăn, chứ con vật chết rồi thì ăn được, 

có  lẽ  ấy  hay  chăng?  Người  thông  minh  thường  hay  dấy  lên  thứ  tà  kiến 

ấy, chẳng biết là nhằm thỏa thích bụng miệng mà phô phang cái trí của 

chính mình, đến nỗi bị người hiểu lý thương xót! 

Sư Chi Đạo Lâm75 đời Tấn học rộng, giỏi biện luận, tranh luận cùng 

thầy về chuyện trứng có ăn được hay không; do ông ta giỏi biện bác, vị 

thầy  chẳng  thể  khiến  cho  [Đạo  Lâm]  khuất  phục  được.  Vị  thầy  ấy  mất 

rồi,  hiện  hình  trước  mặt  ông  ta,  tay  cầm  trứng  gà  quăng  xuống  đất,  gà 

con liền chui ra. Đạo Lâm hổ thẹn cảm tạ, thầy và trứng gà đều biến mất. 

Đấy  là  lời  quyết  đoán  thời  Tấn   (Phật  pháp  lúc  mới  truyền  vào  Trung  Quốc, 

 phân chia ra Đại Thừa và Tiểu Thừa để hoằng truyền. Đại Thừa thì hết thảy loại thịt 

 đều  không  ăn,  Tiểu  Thừa  ăn  ba  thứ  tịnh  nhục,  ngũ  tịnh  nhục.  Tam  tịnh  [nhục]  (ba 

 thứ thịt sạch) là [thịt của những con vật mà chính mình] chẳng thấy giết, chẳng nghe 

 giết, chẳng nghi là do mình mà [con vật] bị giết. Thêm hai thứ [thịt của những con 

 vật] tự chết và “điểu tàn”. “Điểu tàn” là thịt do chim hay thú hay ăn bỏ sót lại. Đó 

 là ngũ tịnh [nhục]. Tới thời Lương Vũ Đế, đều theo Đại Thừa, vĩnh viễn phế bỏ Tiểu 

 Thừa. Đạo Lâm là cao tăng nhưng vẫn y theo Tiểu Thừa để luận).  

Gần  đây  người  ta  hay  bị  bệnh  phổi,  Quang  chẳng  nghĩ  như  vậy  là 

bình thường! Người đời sau nghiệp nặng, dậy thì sớm, mười một mười 

hai  tuổi  đã  có  dục  niệm.  Dục  niệm  đã  dấy  lên,  không  có  cách  gì  kiềm 

chế, lại chẳng biết nghĩa lý giữ gìn thân thể nên bèn dùng đến cách thủ 

dâm. Như cây cỏ vừa mới nẩy mầm liền bị bẻ chồi, ắt phải khô héo. Con 

em  thông  minh  do  vậy  mất  mạng  chẳng  biết  là  bao  nhiêu!  Dẫu  chẳng 

đến nỗi chết ngay lập tức thì thân thể yếu đuối, không nên cơm cháo gì! 

Đến khi lớn lên cưới vợ, cha mẹ, sư trưởng tuyệt chẳng nói đến đạo tiết 

dục,  giữ  gìn  thân  thể.  Vì  thế,  quá  nửa  bị  bệnh  chết  đều  do  thủ  dâm  và 

tham ăn nằm mà ra! 

Do vậy, Khổng Tử đáp lời Mạnh Vũ Bá hỏi về đạo hiếu rằng:  “Phụ 

 mẫu  duy  kỳ  tật  chi  ưu”   (Cha  mẹ  chỉ  lo  lắng  về  tật  ấy),  chính  là  dạy 

75  Chi  Đạo  Lâm  (314-366),  vốn  tên  là  Chi  Độn,  họ  Quan,  người  huyện  Trần  Lưu  (nay  là 

huyện Khai Phong, tỉnh Hà Nam), là danh tăng thời Đông Tấn. Sư xuất gia năm hai mươi 

lăm tuổi. Căn cứ theo chữ Chi đặt trước đạo hiệu, người ta cho rằng Sư thọ giới với một vị 

Tăng Tây Vực vì thời ấy, Tăng sĩ hay lấy họ của thầy làm họ mình, nên Sư đổi họ thành Chi. 

Sau  Sư  đến  Kiến  Khang  (Nam  Kinh)  giảng  kinh,  giao  du  thân  tình  với  Tạ  An,  Vương  Hy 

Chi, thích bàn lẽ huyền diệu, ưa ngao du sơn thủy, ngâm vịnh. Sư đặc biệt hứng thú với giáo 

nghĩa Bát Nhã, có những kiến giải đặc sắc. Dưới thời Tấn Ai Đế, Sư từng vâng chiếu giảng 

kinh Bát Nhã Đạo Hành tại chùa Đông An ở kinh đô. Sư từng chú giải thiên Tiêu Dao của 

sách Trang Tử, đề xướng tư tướng   “Sắc vốn là Không”.  Trước tác nổi tiếng nhất là Thích 

Tức Sắc Bổn Vô Nghĩa, Đại Tiểu Phẩm Đối Tỷ Yếu Sao, Sắc Tức Du Huyền Luận. Sư còn 

chú thích các kinh An Ban Thủ Ý, Bổn Khởi Tứ Thiền v.v…. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 96 of 327

phải  kiêng  ăn  nằm.  Chẳng  kiêng  ăn  nằm  thì  trăm  bệnh  đua  nhau  phát 

ra, có thể kiêng ăn nằm thì giảm bớt bệnh tật nhiều lắm! Mạnh Tử nói: 

 “Dưỡng tâm giả  (do kẻ khéo dưỡng thân ắt phải nhờ vào chế ngự tâm chẳng cho 

 dục niệm khởi lên, nên gọi là “dưỡng tâm”)  mạc thiện ư quả dục. Kỳ vi nhân 

 dã quả dục, tuy hữu bất tồn yên giả, quả hỹ. Kỳ vi nhân dã đa dục, tuy 

 hữu  tồn  giả,  quả  hỹ”   (Dưỡng  tâm  thì  không  gì  hay  bằng  ít  ham  muốn. 

Ai làm người mà ít ham muốn, tuy tâm người ấy có những điều không 

hợp đạo nghĩa, nhưng những điều ấy cũng ít. Ai làm người mà lắm ham 

muốn, tâm dù có giữ được đạo nghĩa thì đạo nghĩa ấy cũng chẳng được 

mấy76). 

Cổ nhân trọng sanh mạng người dân, thiên Nguyệt Lệnh trong sách 

Lễ Ký chép:  “Trọng Xuân tiên lôi tam nhật, tù nhân dĩ mộc đạc tuần ư 

 đạo lộ viết: ‘Lôi tương phát thanh, kỳ hữu bất giới kỳ dung chỉ giả  (tức 

 phòng sự) sanh tử bất bị, tất hữu hung tai” (Ba ngày trước khi sấm động 

vào  lúc  giữa  mùa  Xuân,  viên  quan  chấp  lệnh  cầm  mõ  gỗ  đi  khắp  nẻo 

đường rao truyền: ‘Sấm sắp rền, kẻ nào chẳng kiêng ân ái (tức ăn nằm) 

sẽ sanh con chẳng vẹn toàn, ắt có tai nạn hung hiểm)  (tức là chân tay, thân 

 thể chẳng trọn vẹn, hoặc sanh ra quái thai, hoặc vợ chồng bị chết, hoặc bị bệnh ngặt 

 nghèo, nên nói là “ắt có tai nạn hung hiểm”).  Đấy là chánh lệnh của quốc gia. 

Nay  thì  cha  mẹ,  sư  trưởng,  trọn  chẳng  nói  với  con  cái  về  chuyện  này. 

Đến  khi  đã  ngã  bệnh,  thầy  thuốc  cũng  chẳng  bảo  kiêng  ăn  nằm.  Ấy  là 

vì  chẳng  coi  mạng  người  là  trọng,  chỉ  mong  người  ta  bệnh  ngày  càng 

nặng để phải chữa trị nhiều hơn! Thầy thuốc dụng tâm như thế, tội khác 

nào bọn cường đạo chặn đường cướp của! Bệnh của ông bất luận là do 

nguyên  nhân  nào  phát  sanh,  đều  nên  lấy  việc  đoạn  hẳn  chuyện  ăn  nằm 

làm  phương  sách  để  mau  được  lành  bệnh.  Đợi  đến  khi  hoàn  toàn  bình 

phục  rồi,  hoặc  mỗi  năm  chung  đụng  một  lần,  hoặc  mỗi  quý  (ba  tháng) 

một lần để mong chẳng lỗi đạo “tiếp nối đời trước, mở ra đời sau”, đừng 

thường xuyên ân ái, sẽ sanh được con cái thể chất khỏe mạnh, tánh tình 

từ thiện, thọ mạng dài lâu, vẻ vang nhiều lắm! 

Quang đưa cho vị Sư [mang thư ông tới đây] một cuốn Thọ Khang 

Bảo Giám [nhờ trao lại cho ông], văn lẫn lý trong cuốn sách ấy đều đáng 

tuân  theo.  Chỉ  có  điều  trong  những  ngày  kiêng  ăn  nằm,  [ngày  vía]  của 

những  vị  [thần  thánh]  có  thần  thông  nhỏ  nhoi  cũng  đều  kể  vào,  dường 

76 Câu nói này được trích từ thiên Tận Tâm hạ của sách Mạnh Tử. Chúng tôi dịch câu nói 

này theo cách giải thích trong sách Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải của Thường Nhiệt Châu và 

Lân Công Chấn (Hoa Tạng Tịnh Tông Học Hội xuất bản tại Đài Loan năm 2003)

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 97 of 327

như  không  thích  đáng  lắm77.  Nhưng  đối  với  chuyện  “[ngày  vía  của] 

đại quỷ thần thì nên kính, chứ [đối với ngày vía của] tiểu quỷ thần nếu 

chẳng kính sẽ do vậy mà bị chuốc họa”, hãy đừng nên bàn luận bừa bãi 

thì  may  mắn  lắm  thay!  Dùng  điều  này  để  tự  lợi  mà  cũng  dùng  những 

điều này để lợi tha. Do vậy, tự tu Tịnh nghiệp sanh về Tây Phương giống 

như trao bằng khoán chuộc lại vật cũ. Nữ nhân cũng thế! Ai muốn tiết 

dục ắt trước hết phải nói nguyên do với vợ sẽ chẳng đến nỗi [gia đình] 

bị lục đục. Trong đời có những kẻ thanh xuân chôn chồng, nguyên nhân 

quá nửa là vì chẳng khéo tiết dục mà ra! So với cảnh giữ phòng không ở 

góa, sao bằng tiết dục để được tề mi giai lão78 chẳng hay hơn ư? Đây là 

đối với nữ nhân mà nói. Đàn ông cũng nên biết những chuyện kiêng kỵ 

có liên quan đến tánh mạng của nữ nhân, đấy chính là người phối ngẫu 

có đức hạnh hằng nâng đỡ, tạo lợi ích cho nhau. Quang ăn nói dài dòng 

chỉ vì bi tâm tha thiết, có lẽ đã gây nhàm tai người nghe! 

Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  là  căn  bản  của  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Hãy  đọc  kỹ 

lời tựa, sẽ tự biết được những ý chánh. Tịnh Độ Thập Yếu là trước thuật 

thiết  yếu  nhất  của  Tịnh  Độ.  Quan  trọng  nhất  là  sách  Di  Đà  Yếu  Giải, 

là  bản  chú  giải  tuyệt  diệu  nhất  của  kinh  này.  An  Sĩ  Toàn  Thư  là  sách 

đứng đầu các thiện thư. Cảm Ứng Thiên Trực Giảng dùng chữ đơn giản, 

dễ  hiểu  nhưng  không  dung  tục,  kẻ  nhã  người  tục  cùng  xem  đều  được 

lợi  ích.  Ấn  Quang  Văn  Sao  văn  tuy  vụng  về,  chất  phác,  nhưng  nghĩa 

lý chấp nhận được. Noi theo những điều được sách này đề xướng chắc 

chắn  chẳng  bị  chê  là  trái  luân  thường,  gây  rối  đất  nước.  Hãy  nên  lấy 

Thọ Khang Bảo Giám làm sách giữ gìn tánh mạng cho con em đã hiểu 

chuyện  đời.  Chẳng  những  thanh  niên  phải  nên  xem,  ngay  cả  người  già 

77 Đây là phần Bảo Thân Lập Mạng Giới Kỳ Dữ Thiên Địa Nhân Kỵ trong sách Thọ Khang 

Bảo Giám, liệt kê những ngày vía của Phật, Bồ Tát, thần thánh trong Tam Giáo, hoặc những 

lúc  thiên  nhiên  giao  mùa,  đổi  tiết  khí  đều  nên  kiêng  ăn  nằm.  Ngày  vía  của  những  vị  thần 

rất nhỏ trong Đạo Giáo cũng được kể vào đó, chẳng hạn ngày 17 tháng Hai là ngày vía của 

Đông Phương Đỗ Tướng Quân, ngày 20 tháng Tư là ngày vía của Nhãn Quang thánh mẫu 

v.v… Theo ngu ý, mục đích của việc liệt kê thật nhiều ngày vía chỉ nhằm giúp cho người ta 

dễ tiết dục vì sợ phạm tội với thần thánh. 

78 Tề mi giai lão: đây là thành ngữ ghép của hai thành ngữ   “tề mi cử án”  (nâng án ngang 

mày) và  “bách niên giai lão”  (sống cùng nhau đến trăm tuổi).  “Tề mi cử án”  phát xuất từ 

phần  Dật  Dân  Liệt  Truyện  trong  Hậu  Hán  Thư:  Toại  Chí  Ngô  sống  nhờ  căn  chái  của  nhà 

giàu là Ty Bá Thông. Ngô phải đi làm thuê cho người khác kiếm ăn. Mỗi lần chồng về, vợ 

dọn cơm chẳng dám sỗ sàng nhìn thẳng, luôn nâng cái án lên ngang mày mời chồng ăn cơm, 

Ty  Bá  Thông  thấy  vậy,  lấy  làm  lạ,  nói:  “Anh  ta  khiến  vợ  kính  trọng  như  thế,  chắc  không 

phải là người tầm thường!” Án vốn là cái mâm có chân thời cổ, dùng để đựng thức ăn. Vì 

thế, đời sau hay dùng chữ “tề mi cử án” hay “cử án tề mi” để hình dung vợ chồng kính trọng 

nhau, yêu thương nhau đằm thắm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 98 of 327

cũng  nên  đọc.  Muốn  con  em  được  trường  thọ  phải  hoàn  toàn  cậy  vào 

người cao tuổi thường nói đến chuyện họa - phước. 

290. Thư trả lời cư sĩ Tiền Hiểu Trẫm 

(đính kèm thư gởi đến) 

 Con có những điều nghi vấn, xin thầy trả lời: 

 1)  [Trong  nghi  thức]  Du  Già  Diệm  Khẩu  có  đoạn:  “Tội  tánh  bổn 

 không do tâm tạo. Tâm nhược diệt thời, tội diệc vong. Tâm vong, tội diệt 

 lưỡng câu không. Thử tắc thị danh chân sám hối” (Tội tánh vốn không, 

 do tâm tạo. Khi tâm diệt rồi, tội cũng tiêu. Tâm mất, tội diệt đều không 

 cả. Đấy được gọi là  chân sám hối). Trong những trước tác khác cũng có 

 dẫn  đoạn  này  (nhưng  câu  chữ  hơi  khác).  Chẳng  biết  [những  câu  này]  vốn 

 phát xuất từ kinh nào, quyển nào? 

 2)  Con  thường  thấy  bài  kệ  tán  Phật  “thập  phương  tam  thế  Phật,  A 

 Di Đà đệ nhất” gồm một trăm lẻ tám chữ của Đại Từ Bồ Tát. Bài kệ ấy 

 xuất phát từ sách nào, quyển mấy? 

 3) Theo quyển hai của sách Kính Trung Kính Hựu Kính79, trích dẫn 

 tác  phẩm  Tịnh  Độ  Hoặc  Vấn  của  pháp  sư  Thiên  Như,  [trong  Tịnh  Độ 

 Hoặc Vấn có] dẫn câu kinh: “Thọ trì danh hiệu Phật được mười thứ lợi 

 ích  thù  thắng”,  chẳng  biết  sách  Tịnh  Độ  Hoặc  Vấn  đã  dẫn  từ  chương 

 nào trong kinh nào? 

 4) Niệm Phật có mười thứ lợi ích thù thắng như trên đây đã nói, thờ 

 phụng, niệm tụng [kinh và danh hiệu] Địa Tạng Bồ Tát có hai mươi tám 

 thứ lợi ích như trong Địa Tạng Bổn Nguyện Kinh đã nói. Chẳng biết thờ 

 phụng, niệm tụng danh hiệu Quán Thế Âm Bồ Tát có lợi ích giống như 

 những  kinh  văn  vừa  được  nêu  trên  đây  hay  không,  thầy  có  từng  thấy 

 kinh nào, quyển mấy, kinh văn như thế hay không? (Ngoại trừ phần kệ trong 

 quyển thứ mười sáu của Lục Thập Hoa Nghiêm và kinh Đại Bi Đà La Ni) 

79 Kính Trung Kính Hựu Kính (Đường tắt nhất trong các đường tắt của mọi con đường tắt) là 

một tác phẩm của Trương Sư Thành viết vào đầu đời Thanh với nội dung đoạn nghi về Tịnh 

Độ, chỉ rõ pháp môn Tịnh Độ là pháp thích hợp cho khắp ba căn, cũng như những pháp tắc 

chủ yếu để tu hành Tịnh nghiệp. Sách được chia thành mười ba môn (như Tỉnh Mê môn, Dị 

Hành môn, Biện Ma môn…), trích dẫn rất nhiều những khai thị của các vị cổ đức về Tịnh 

Độ. 

Trương Sư Thành (?-1830) tự Lan Chử, người huyện Quy An, tỉnh Chiết Giang, đỗ thủ khoa 

Cử Nhân trong khoa ân thí khi Càn Long tuần du Giang Nam năm 1784, đậu Tiến Sĩ năm 

1790, được bổ làm Thứ Cát Sĩ trong Hàn Lâm Viện, từng làm đến tổng đốc Mân Chiết và 

Tuần  Phủ  Giang  Tô.  Có  công  dẹp  hải  tặc  vùng  Phước  Kiến  và  Đài  Loan,  cai  trị  rất  công 

minh, nghiêm chánh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 99 of 327

Thưa  cư  sĩ  Hiểu  Trẫm!  Ông  đã  có  công  phu  rảnh  rỗi  để  tìm  tòi 

những chuyện chẳng cấp bách này. 

1) Đã biết bài kệ sám hối trong [khoa nghi] Du Già Thí Thực là thù 

thắng nhiệm mầu, hãy y theo đó để sám hối ngõ hầu có thể được lợi ích 

lớn  lao,  cần  gì  phải  hỏi  bài  kệ  ấy  phát  xuất  từ  kinh  nào?  Tất  cả  những 

bài kệ trong khoa Thí Thực đều là trích dẫn kinh hoặc những câu văn đã 

thành  khuôn  phép,  nhưng  người  chuyên  y  theo  chuyện  ấy  (tức  chuyện 

thí thực) để làm đã chiếm quá nửa! Nếu bảo bài kệ ấy chẳng phát xuất từ 

kinh, há chẳng thấy nó được coi trọng trong cõi đời ư? Dẫu bảo là bài kệ 

ấy phát xuất từ khoa Du Già Thí Thực thì cũng có gì là không được mà 

cứ phải hỏi đi hỏi lại người khác mãi! Ông đúng là hậu duệ của “kẻ hỏi 

cầu”80,  chỉ  biết  hỏi  cầu  đến  nỗi  lầm  lẫn  chẳng  hưởng  đại  lợi  ích  thù 

thắng, uổng công sanh lòng áo não, có ích gì đâu? 

2) Bài kệ phát nguyện của Đại Từ Bồ Tát cực hay, nhưng xưa nay 

chưa hề chú giải rõ ràng. Ngài là người thời nào, làm sao riêng chúng tôi 

biết được?  (Long Thư Tịnh Độ Văn, Vân Thê Chư Kinh Nhật Tụng đều chưa nêu 

 rõ). 

3) Mười thứ lợi ích thù thắng đã từng được đại sư Vân Thê nêu ra ở 

cuối bộ Vãng Sanh Tập81, nhưng cũng không nói phát xuất từ kinh nào. 

Thật ra lợi ích thù thắng vô cùng, nào phải chỉ có mười thứ! Nếu nói cặn 

kẽ, ắt sẽ vô lượng vô biên lần vô lượng vô biên lợi ích. Đây chẳng qua 

nêu đại lược một hai thứ để người ta sanh lòng tin đó thôi! 

4) Ông đúng là người si nói chuyện dại. Ông đã từng đọc phẩm Phổ 

Môn  hay  chưa?  Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  lòng  dâm  dục,  thường  cung 

kính niệm Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa dục. Sân hận, ngu si cũng 

thế. Tam Độc (Tham - Sân - Si) đã diệt, Tam Học (Giới - Định - Huệ) 

viên  minh,  lợi  ích  ấy  há  hạn  cuộc  trong  số  lượng  ư?  Do  hai  mươi  tám 

80  “Hỏi  cầu”  (vấn  kiều)  là  một  từ  ngữ  trong  nhà  Phật  chỉ  những  lời  chỉ  phí  công  vô  ích. 

Điển tích này xuất phát từ Đại Phương Đẳng Đà La Ni Kinh quyển 3: Trong quá khứ, đức 

Phật là một vị tỳ-kheo hết sức bần cùng, muốn sang chỗ đang mở hội đại bố thí để xin ít đồ 

đạc, đi giữa đường chợt nẩy sanh mọi câu hỏi ngu dại, như “cầu do đâu mà có, do ai dựng 

nên” v.v… nẩy sanh bảy ngàn tám trăm câu hỏi, đến nỗi khi tới chỗ mở hội đã trễ giờ, tất cả 

những vật cần dùng đã được phát sạch chẳng còn gì, rốt cuộc phải quay về tay không! 

81 Vãng Sanh Tập (ba quyển) là tác phẩm do ngài Vân Thê Châu Hoằng soạn vào đời Minh, 

ghi  chép  chuyện  vãng  sanh  của  hành  giả  Tịnh  Độ  Ấn  Độ  và  Trung  Hoa,  được  chia  thành 

chín  phần:  Sa-môn  (từ  ngài  Huệ  Viễn  đời  Tấn  đến  ngài  Bảo  Châu  đời  Minh),  vua,  quan, 

xử sĩ, ni sư, phụ nữ, ác nhân, súc sanh, chư thánh đồng quy. Trong phần Chư Thánh Đồng 

Quy đã trích dẫn những đoạn kinh từ Quán Kinh và Vô Lượng Thọ Kinh, cũng như những 

chuyện cảm ứng do tu Tịnh nghiệp. Cuối phần này nêu ra mười thứ công đức của niệm Phật. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 100 of 327

điều  lợi  ích  của  ngài  Địa  Tạng  mà  ông  nghi  đức  Quán  Âm,  chẳng  biết 

hai  mươi  tám  điều  ấy  là  đối  với  tâm  lượng  của  phàm  phu  mà  nói.  Còn 

đối với đức Quán Âm, hễ trọn trần sát cảm liền khắp trần sát ứng, nếu 

[đem  sánh  ví  hai  mươi  tám  điều  lợi  ích  ấy]  với  hai  mươi  tám  hạt  bụi 

trong số những vi trần của tam thiên đại thiên thế giới thì vẫn chẳng thể 

diễn  tả  hết  được!  Vì  sao  vậy?  Do  Bồ  Tát  không  tâm  không  cảnh,  Ngài 

lấy tâm, lấy cảnh của chúng sanh làm tâm làm cảnh [của chính mình]. 

Vì thế, nơi phần nói về điều chẳng thể nghĩ bàn thứ tư [của đức Quán 

Âm] trong chương Quán Âm Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm, kinh 

dạy:  “Ta đắc Phật tâm, chứng đến rốt ráo. Có thể dùng đủ mọi thứ trân 

 bảo để cúng dường mười phương Như Lai kiêm thêm mười phương pháp 

 giới lục đạo chúng sanh, cầu vợ được vợ  (Cầu người vợ hiền lương, trí huệ, 

 Bồ Tát gia bị liền được người vợ hiền lương, trí huệ. Chớ nên hiểu lầm “Bồ Tát liền 

 ban cho vợ!” Cầu con cũng thế),  cầu con được con, cầu tam-muội đắc tam-

 muội,  cầu  trường  thọ  được  trường  thọ.  Như  thế  cho  đến  cầu  đại  Niết 

 Bàn đắc đại Niết Bàn” . Đại Niết Bàn chính là Phật quả rốt ráo mà Ngài 

còn khiến cho chúng sanh đạt được, huống là tất cả những phước lạc thế 

gian xuất thế gian của hết thảy trời người và quả chứng trong tam thừa 

ư? 

Ông  đọc  kinh  mà  không  có  con  mắt  chọn  pháp;  do  hai  mươi  tám 

điều [lợi ích] của ngài Địa Tạng mà ngờ đức Quán Âm! Không phải là 

người  khác  chẳng  thể  đáp  được,  mà  là  người  ta  khinh  ông  chẳng  đáng 

cho họ đáp đó thôi! Quang sợ ông tưởng đó là bản lãnh của chính mình, 

thường  tìm  những  người  chẳng  chú  ý  đến  chuyện  ấy  để  hỏi  người  ta 

hòng tự khoe khoang, nhưng chẳng biết là đã tự khinh! Từ đấy sanh lòng 

đại ngã mạn, cho là ta có thể bắt bí được hết thảy mọi người, ắt sau này 

chắc phải có ngày bị ma dựa phát cuồng! Sao không dùng tâm tư ấy để 

nhất  tâm  niệm  Phật  ngõ  hầu  tâm  tương  ứng  Phật,  sống  làm  đệ  tử  chân 

thật của Phật, mất làm bạn lành chốn Liên Trì? 

Ông  hãy  buông  cuồng  tâm  xuống,  đọc  lá  thư  tôi  gởi  cho  cư  sĩ  Cố 

Hiển Vi trong Văn Sao ắt sẽ được lợi ích, gốc bệnh sẽ hết sạch. Lá thư 

ấy thật ra là để nói với bạn ông Cố là Phan Thừa Ngạc, chứ chưa từng 

gặp gỡ ông ta. Ông Cố xin Quang trị bệnh tà chấp cho ông Phan. Vì vậy, 

tôi  chẳng  kỵ  húy,  nói  thẳng  thừng  không  úp  mở.  Ông  Phan  đọc  xong, 

liền  quy  y  pháp  sư  Đế  Nhàn,  từ  đầu  đến  cuối  chẳng  dám  gởi  thư  cho 

Quang. Đức Quán Âm do đắc Phật tâm nên ứng trọn khắp tâm của hết 

thảy thánh - phàm thế gian lẫn xuất thế gian, khiến cho ai nấy đều được 

mãn nguyện, há có thể nói được số lượng ư? Địa Tạng và Quán Âm đều 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 101 of 327

là  cổ  Phật  thị  hiện.  Những  điều  được  nêu  trong  kinh  là  muốn  cho  kẻ 

phàm phu sanh lòng chánh tín. Nếu nói rộng thì ai nấy sẽ khó thể lãnh 

hội được. Ông khéo hiểu oai thần, công đức của Địa Tạng và Quán Âm, 

sẽ đáng gọi là “người có trí huệ sáng suốt”. Nếu không, sẽ theo lối mòn 

của kẻ si, rốt cuộc không có cách chi thoát được. Xin hãy sáng suốt soi 

xét! 

291. Thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh (thư thứ nhất) 

Năm Dân Quốc 25 (1936) Quang từng nằm mộng, khi ấy rất rõ ràng, 

sau đó quên mất sạch sành sanh. Đã biết là mộng, hãy trọn chớ nên nói. 

Quang  già  rồi,  trọn  chẳng  muốn  người  khác  lắm  chuyện.  Có  người  nói 

sẽ chúc thọ Quang, Quang nói: “Tôi thà chịu hình phạt chặt đầu, chẳng 

muốn nghe nói đến chuyện chúc thọ!” Có người xin Quang làm bậc chỉ 

đạo  cho  chùa  họ,  Quang  nói:  “Nếu  dùng  hai  chữ  Ấn  Quang,  Quang  sẽ 

bước  xuống  biển  Đông  để  về  Tây  Phương.  Vì  lòng  người  khó  lường, 

thiện - ác khó thấu”  (Đầu tháng Sáu năm Dân Quốc 29 - 1940)

292. Thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh (thư thứ hai)

Nhận được thư, biết Văn Sao đã gởi tới nơi. Nói đến giấc mộng thì 

vẫn  là  do  lòng  Thành  của  các  hạ  cảm  nên,  những  khai  thị  [ông  nghe 

Quang  dạy  trong  giấc  mộng  ấy]  chính  là  những  điều  hay  biết  trong  tự 

tâm [tỏ lộ ra]. Quang là một gã phàm phu sát đất làm sao có thần thông 

đạo lực như thế ấy? Chỉ nên y theo những gì Quang đã nói, quyết chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 102 of 327

đến nỗi hiểu lầm, ấy chính là tự tin vậy. Quản Tử82 nói:  “Tư chi, tư chi, 

 hựu trùng tư chi. Tư chi bất đắc, quỷ thần tương thông chi” (Suy nghĩ, 

suy nghĩ, lại suy nghĩ thêm nữa. Hễ suy nghĩ không ra, quỷ thần sẽ cảm 

thông).  Chẳng  phải  là  quỷ  thần  cảm  thông  mà  chính  là  do  lòng  tinh 

thành  đến  tột  bậc.  Nên  biết  rằng:  Tâm  thông  pháp  giới.  Nếu  có  thể 

chuyên tinh dốc chí thì chẳng những sự hay biết trong tự tâm có thể mở 

mang, phát khởi mà Phật, Bồ Tát, tri thức trong pháp giới cũng có thể thị 

hiện  khơi  gợi.  Chứ  kẻ  hời  hợt  hờ  hững  chớ  nên  khởi  lên  những  thứ 

tưởng  niệm  ấy,  sợ  rằng  sẽ  do  vậy  mà  chiêu  cảm  ma  sự,  hết  sức  mong 

mỏi  [ông  hãy  tự  xét].  Hiện  thời,  chiến  sự  hết  sức  khốc  liệt,  ngoài  lúc 

niệm Phật ra, xin ông hãy niệm thêm Quán Thế Âm để làm chỗ nương 

cậy cho tương lai. 

293. Thư trả lời cư sĩ Chương Duyên Tịnh (thư thứ ba) 

Nhận  được  thư  biết  các  hạ  túc  căn  sâu  dầy,  cảm  được  vợ  con  đều 

cùng dốc lòng tin Phật pháp, tận tụy vâng giữ hiếu đạo, khâm phục khôn 

ngằn. Người đời thường chẳng tu thật hạnh, chuyên cầu được tiếng tốt. 

Phàm người sống trong cõi đời phần nhiều chẳng khác gì kẻ tầm thường, 

đến  khi  chết,  bèn  xưng  tụng,  tường  thuật  tâm  hạnh  [người  ấy]  lúc  còn 

sống  đúng  là  bậc  hiền  nhân  lỗi  lạc!  Các  hạ  chuyên  trọng  chân  tu,  chắc 

chẳng đến nỗi bịa chuyện, tô vẽ. Nhìn vào cảnh tượng lúc lệnh phu nhân 

lâm chung thì vãng sanh Tây Phương có lẽ chẳng còn ngờ chi! Đối với 

những lời giáng cơ, rốt cuộc chẳng ra ngoài chuyện phán đoán sự lý, có 

lẽ không cần phải nghi ngờ, do dự nữa! Có điều chết rồi, chỉ niệm Phật 

82 Quản Tử chính là Quản Trọng (không rõ năm sanh - mất năm 645 trước Công nguyên), 

tên  thật  là  Di  Ngô,  còn  có  tên  là  Kính  Trọng,  tên  tự  là  Trọng,  là  một  chính  trị  gia,  kiêm 

quân sự gia lỗi lạc của nước Tề thời Xuân Thu, quê ở đất Dĩnh (nay là Dĩnh Thượng, tỉnh 

An  Huy).  Lúc  nhỏ  chơi  thân  với  Bão  Thúc  Nha.  Do  Bão  Thúc  Nha  tiến  cử,  ông  được  Tề 

Hoàn Công cử làm Thượng Khanh (tức Tể Tướng nước Tề), đã góp phần đưa Tề Hoàn Công 

lên ngôi bá chủ chư hầu thời ấy. Tề Hoàn Công rất kính trọng, gọi ông là Thượng Phụ chứ 

không  gọi  tên.  Trước  tác,  luận  thuyết  của  ông  được  Lưu  Hướng  biên  định  thành  bộ  sách 

Quản Tử gồm 86 thiên, nhưng nay chỉ còn 76 thiên. Ông theo chủ nghĩa duy vật, cho rằng 

con người do tinh khí của trời đất sinh ra:  “Phàm con người được sanh ra là từ tinh khí của 

 trời,  do  đất  tạo  thành  hình,  hợp  thành  con  người.  Hễ  hai  thứ  đó  dung  hòa  được  với  nhau 

 thì con người được sanh; nếu không, sẽ chẳng sanh”.  Ông chủ trương quỷ thần cũng là một 

dạng  khác  của  Tinh  và  Khí.  Từ  quan  điểm  duy  vật,  ông  chủ  trương  “nhằm  đạt  được  mục 

đích, bất cần phương tiện”, tận lực cải cách kinh tế, thương nghiệp, nông nghiệp khiến cho 

nước Tề giàu mạnh nhất thời ấy. Trong nhiệt tình thực hiện những thủ đoạn nhằm tăng mạnh 

ngân quỹ quốc gia, ông đã cho lập hệ thống Quan Kỹ, tức là những cơ sở kinh doanh xác thịt 

phụ nữ do triều đình điều hành. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 103 of 327

nửa tiếng đồng hồ liền cất tiếng khóc, lo liệu tắm rửa, tôi vẫn cảm thấy 

là quá sớm! 

Trong  bộ  Văn  Sao  của  Quang,  do  thuận  theo  lòng  người  [tôi  đã 

khuyên] niệm Phật hai tiếng đồng hồ rồi mới tiến hành [lo liệu ma chay] 

thì vẫn là quá sớm, chỉ sợ lòng người chẳng thể nhẫn nại được; chứ thật 

ra nên đợi tới bốn năm tiếng mới tốt. Vẫn còn có trường hợp để sau một 

ngày  [rồi  mới  lo  liệu  mai  táng]  là  tốt  nhất.  Các  hạ  trên  có  mẹ  già,  hãy 

nên  bảo  sẵn  với  con  cái  về  nghĩa  lý  này.  Lâm  chung  nghe  tiếng  niệm 

Phật, [người sắp mất] tâm thanh tịnh cũng có thể niệm theo; nghe tiếng 

khóc tâm sẽ đau buồn liền mất chánh niệm. Hiếu tử thờ cha mẹ, hãy nên 

dốc sức nơi thực tế, đừng bắt chước làm theo lề thói thế tục. 

Lại  hãy  nên  giảng  nói  với  những  người  cùng  hàng  trong  hội  Phật 

giáo để cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc của mỗi người khi chết sẽ 

được  thành  tựu  chánh  niệm.  Những  kẻ  có  túc  căn  sẽ  có  thể  vãng  sanh 

ngay  lập  tức.  Kẻ  dẫu  chẳng  vãng  sanh  cũng  nhờ  vào  công  đức  ấy  mà 

sanh trong đường lành. Những chuyện người đời đã làm đều là chuyện 

đã té giếng rồi còn quăng đá xuống, như chưa tắt hơi liền tắm rửa, thay 

quần áo sẵn, khóc lóc, khiến cho thân tâm [người sắp mất] đau đớn khó 

chịu đựng, nhưng lại không thể nói ra được, trong lòng nhất định sân hận 

và có ý niệm luyến mến. Do tâm sân hận, luyến mến nẩy sanh, ắt phải 

đọa lạc! 

Lại dùng đồ mặn để cúng bái và đãi đằng khách khứa, vì một người 

chết,  chẳng  biết  đã  giết  bao  nhiêu  con  vật  đang  sống  sởn  sơ  để  chống 

giữ thể diện, bảo đó là “tận hiếu, kính khách!” Tang lễ dùng cỗ chay, từ 

xưa Nho gia đã như thế. Họ còn chưa biết đạo nhân quả ba đời và luân 

hồi, nhưng luận theo chuyện con người mà quy định như thế. Huống chi 

người đời nay đều biết nhân quả ba đời, con người và súc vật tuần hoàn, 

sao nỡ vì cha mẹ sát sanh, khiến cho cha mẹ và chính mình trong đời vị 

lai đều cùng phải đem thân đền trả ác báo do việc chống giữ thể diện này 

ư?  Người  như  vậy  chẳng  gọi  là  si  thì  gọi  là  gì  đây?  Thường  đề  xướng 

như thế sẽ cứu được nhiều sanh mạng lắm! 

Lệnh phu nhân đời trước đã vun bồi lớn lao nên vừa nghe liền sanh 

lòng tin. Bà ta chưa thể tu trì thường luôn tinh tấn thì: Một là vì không 

có  ai  khuyến  khích,  nhắc  nhở.  Hai  là  vì  chưa  thật  sự  biết  nỗi  khổ  sanh 

tử và lợi ích của Phật pháp. Lời nói lúc lâm chung khá hợp với điều thứ 

nhất  trong  ba  thứ  chánh  nhân  Tịnh  nghiệp  của  Quán  kinh;  kinh  dạy: 

 “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  chẳng  giết,  tu  Thập 

 Thiện  Nghiệp”.   Nghĩ  đến  hai  đứa  cháu  chưa  trưởng  thành  là  thuộc  về 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 104 of 327

Thập Thiện Nghiệp, không có lòng yêu mến vợ chồng, mẹ con, cũng là 

thuộc về Thập Thiện Nghiệp. Có chánh nhân ấy, lại thêm tâm chánh tín, 

tự  niệm,  được  quyến  thuộc  trợ  niệm,  lo  gì  chẳng  vãng  sanh?  Kẻ  chẳng 

vãng sanh là vì tình ái vừa dấy lên thì chánh niệm liền mất, trọn chẳng 

thể  vãng  sanh!  Đừng  nói  người  công  phu  nông  cạn,  dẫu  kẻ  công  phu 

sâu cũng chẳng thể vãng sanh được, vì dùng phàm tình để xử sự nên khí 

phận cách ngăn với Phật, thánh. Thế gian chuyện gì cũng đều có thể làm 

giả, chỉ có lúc lâm chung là không thể giả vờ được. Bà ta đã có thể ngồi 

dậy  quán  tượng  Tây  Phương  Tam  Thánh,  miệng  niệm  danh  hiệu  Phật, 

Bồ Tát, chẳng sanh Tây Phương thì sanh về đâu? Huống chi chết rồi thân 

thể còn có mùi hương lạ, vẻ mặt như lúc sống, đầu tóc tươi nhuận. Đấy 

đều  là  những  tướng  lành  [chứng  tỏ]  sanh  về  Tây  Phương.  Nếu  những 

điều ấy chẳng thật, khó thể nói chắc chắn bà ta có được vãng sanh hay 

không! Nếu mỗi một điều đều là thật, chẳng cần phải cầu cơ, vẫn tự có 

thể phán đoán rằng: “Nhất định bà ta đã được vãng sanh rồi!” 

Còn  như  ông  ngờ  bà  ta  công  phu  nông  cạn,  giới  phẩm  chưa  vẹn 

toàn, [tức là ông] chẳng biết một niệm lúc lâm chung có quan hệ rất lớn! 

Đừng nói người đã từng có công phu, dẫu người chưa hề có công phu, 

nếu lúc lâm chung có thể nghe thiện tri thức chỉ dạy và được người khác 

trợ niệm, chính mình niệm theo, quyến thuộc chung quanh khéo léo giữ 

gìn,  chẳng  để  cho  người  ấy  dấy  lên  tâm  mến  luyến  và  tâm  sân  hận,  sẽ 

đều có thể vãng sanh. Bài Lâm Chung Chánh Niệm Văn của Thiện Đạo 

hòa thượng chắc ông cũng đã đọc rồi, cần gì phải nghi ngờ nữa? Sanh về 

Biên Địa83 của Tây Phương là đã được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh 

thoát tử, sao lại nghi ngờ rồi chẳng viết ra, há chẳng phải là ăn nói thật 

đáng buồn cười ư? 

Bậc Bất Thoái Chuyển nghĩa là sở tu sở chứng của vị ấy chẳng bị lui 

sụt, há nên vì lời lẽ [được phán ra] khi [có kẻ tự xưng là thần tiên] giáng 

đàn mà hoài nghi, cho rằng đấy chính là thoái chuyển ư? Chuyện cầu cơ 

chẳng phải là không có sự thật, nhưng kẻ giả vờ giáng xuống rất nhiều. 

Chuyện của lệnh phu nhân, dựa theo lý thì trọn chẳng còn nghĩa lý nào 

đáng  nghi  ngờ  nữa;  cần  gì  phải  cầu  cơ  mới  có  thể  quyết  đoán  được! 

Con  cái  vì  mẹ  niệm  tụng  thì  công  đức  ấy  [không  chỉ]  mẹ  được  hưởng 

83 Biên Địa, còn gọi là Nghi Thành, Biên Thai, hoặc Thai Cung là những người tu Tịnh Độ 

đầy đủ công đức, nhưng tâm còn nghi hoặc (như chẳng tin vào trí huệ của Phật, ngờ mình 

chẳng  được  vãng  sanh  v.v...)  sẽ  phải  sanh  về.  Trong  năm  trăm  năm  ở  nơi  ấy,  tuy  sự  vui 

sướng chẳng kém gì cõi Cực Lạc, nhưng chẳng gặp được Tam Bảo nên coi là khổ. Kinh Vô 

Lượng Thọ ví von:  “Vương tử bị xiềng bằng vàng nhốt trong ngục, hưởng trọn ngũ dục, vẫn 

 mong muốn được thoát ra”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 105 of 327

mà chính con cái cũng được hưởng. Như dâng hương lên cha mẹ, chính 

mình cũng ngửi thấy mùi hương, so với chuyện chẳng dâng lên cha mẹ, 

chỉ  riêng  chính  mình  ngửi  mùi  hương  thì  cũng  chẳng  khác  gì.  Ngược 

ngạo vì cha mẹ mà sát sanh thì chính mình mắc phải sát báo mà cha mẹ 

cũng  bị  sát  báo.  Như  một  kẻ  giết  người,  tội  quy  về  kẻ  đó,  còn  nếu  bị 

người khác sai khiến và cả hai người đồng ý giết thì hai người đều cùng 

mắc tội giết người. Tiếc cho người đời chẳng biết nghĩa này, thường vì 

thể hiện lòng hiếu mà hãm cha mẹ lẫn chính mình trong ác đạo, chẳng 

thể thoát ra, chẳng đáng buồn ư? 

Bệnh  phát  ra,  bất  tỉnh  nhân  sự,  do  chí  thành  niệm  chú  Đại  Bi  nên 

[phu nhân] chưa chết, liền tỉnh táo thấy Phật, Bồ Tát, ấy chính là do lòng 

Thành của các hạ và thiện căn đời trước của phu nhân cảm nên, sao lại 

bảo  là  ma?  Lại  nữa,  há  nên  nói  “đã  cảm  được  Phật,  Bồ  Tát,  sao  chẳng 

qua  đời  liền?”  Lời  lẽ  ấy  rốt  cuộc  trở  thành  vô  vị  đến  cùng  cực;  chỉ  vì 

chính mình chẳng biết tà - chánh, chân - ngụy vậy. Lâm chung đã niệm 

danh hiệu Bồ Tát thì phải nói là “sẽ được tiếp nghênh Bồ Tát”, chớ nên 

nói  là  “nghênh  tiếp  thần  địa  phương”.  Phàm  mọi  chuyện  đều  có  nhân 

quả. Nếu niệm Bồ Tát mà lại nghênh tiếp thần thì nhân sẽ chẳng phù hợp 

quả. Viết thư này ngõ hầu ông được yên lòng thanh thản. Xin ông trên 

hãy khuyên lệnh từ, dưới khuyên con cái để cùng được hưởng lợi ích này 

thì may mắn lắm thay!  (Ngày Mười Một tháng Tư) 

294. Thư trả lời cư sĩ Đức Bồi (thư thứ nhất) 

Thư nhận được đầy đủ. Pháp Bảo Đàn Kinh chính là kinh điển trọng 

yếu  của  Thiền  Tông.  Thiền  Tông  chỉ  [chú  trọng]  hiểu  rõ  tự  tánh,  bọn 

độn căn chúng ta không thể đạt được lợi ích thật sự [nơi tông này]. Nếu 

chẳng sâu xa, thiết tha, tận lực tu tập, chắc sẽ đến nỗi hiểu lầm ý Lục Tổ, 

sẽ  chẳng  được  lợi  ích  mà  còn  phạm  lỗi.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  thích  hợp 

khắp ba căn, trước khi chưa thành Phật [ai nấy] đều phải tu tập. Chúng 

ta đã chẳng thể đoạn Hoặc chứng Chân, cậy vào tự lực để liễu sanh tử, 

mà nếu vẫn chẳng lấy niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm chí hướng, 

sự nghiệp thì dù có tu tập đi nữa cũng đều trở thành phước báo trong cõi 

trời người. Muốn liễu sanh tử chắc phải tới năm con lừa84  (Trong mười hai 

 con giáp không có con lừa).  Huống chi tuổi đã sáu mươi hai; dẫu thọ được 

84 Nguyên văn “lư niên” (năm con lừa). Thời cổ dùng 12 con giáp để đặt tên cho từng năm, 

nhưng  trong  mười  hai  con  giáp  không  có  con  lừa  nên  cổ  nhân  dùng  chữ  “lư  niên”  để  chỉ 

chuyện không có kỳ hạn, hoặc không bao giờ xảy ra. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 106 of 327

tám mươi cũng chỉ là [sống thêm được] mười bảy, mười tám năm nữa, 

nhưng đối với kỳ hạn cái chết của con người, ai có thể làm chủ được? Vì 

thế,  hãy  nên  miệt  mài  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Tự  mình  đã  tu  Tịnh 

nghiệp, hãy nên dạy quyến thuộc đều tu Tịnh nghiệp. Một là tạo lợi ích 

cho họ, hai là đề phòng khi chính mình lâm chung bị quyến thuộc chẳng 

biết niệm Phật phá hoại chánh niệm đến nỗi chẳng được vãng sanh! 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Canh, nghĩa là nương theo pháp 

môn  Tịnh  Độ  được  nói  từ  trí  huệ  của  đức  Phật  để  tự  hành,  dạy  người 

mà cày bừa, ngõ hầu trong là quyến thuộc, ngoài là người đời cùng gieo 

thiện  căn,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp,  đấy  chính  là  ý  cao  tột  của  Y  Doãn  khi 

cày ruộng Sằn85 dùng tiên giác để giác ngộ kẻ hậu giác vậy. Niệm Phật 

nhằm đối trị phiền não, tập khí. Phiền não tập khí giảm được một phần 

thì công phu niệm Phật tiến được một phần. Trong khi ấy (tức trong khi 

niệm Phật) hãy thường tự niệm tự nghe. [Bí quyết]  “nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối”  của Đại Thế Chí Bồ Tát chính là pháp chú trọng nơi 

Nghe. 

Nay  gởi  cho  ông  và  Huệ  Chỉ  mỗi  người  một  cuốn  Tịnh  Độ  Ngũ 

Kinh,  một  cuốn  Sức  Chung  Tân  Lương.  Thường  tụng  Tịnh  Độ  Ngũ 

Kinh sẽ biết được cội nguồn duyên do của pháp Tịnh Độ, chẳng bị hết 

thảy kinh luận, thiện tri thức lay chuyển, lung lạc. Đọc Sức Chung Tân 

Lương  sẽ  biết  cách  dự  phòng,  chớ  nên  không  thường  xuyên  luyện  tập 

quyến  thuộc!  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  Văn  Sao,  ở  đây 

không ghi cặn kẽ. Lại gởi cho hai người các ông một bộ Tịnh Độ Thập 

Yếu gộp chung vào một gói. Mong hãy sáng suốt suy xét, từ rày hãy y 

theo những sách này mà tu tập, đừng gởi thư đến nữa, do Quang mục lực 

suy yếu đến cùng cực, chẳng thể phúc đáp được! 

295. Thư trả lời cư sĩ Đức Bồi (thư thứ hai) 

85  “Y Doãn canh Tân”  vốn là một điển tích dựa theo một câu nói được ghi trong thiên Vạn 

Chương thượng sách Mạnh Tử:  “Y Doãn canh vu Hữu Tân chi dã, nhi lạc Nghiêu Thuấn chi 

 đạo yên”  (Y Doãn cày ruộng trên cánh đồng Hữu Tân mà vui với đạo của Nghiêu - Thuấn). 

Cánh  đồng  Hữu  Tân  nằm  giữa  hai  thôn  Tân  Dã,  Tân  Lý  thuộc  trấn  Tân  Đình.  Trước  khi 

theo Tân Thị về hầu vua Thành Thang, Y Doãn vốn là nô lệ của họ Tân Đằng. Khi Tân Thị 

lấy vua Thành Thang, Y Doãn được phái đi theo Bồi Giá (người hầu đi theo nữ chủ về nhà 

chồng  gọi  là  Bồi  Giá).  Khi  dâng  cơm,  Y  Doãn  thừa  dịp  trình  bày  những  kiến  giải  rất  đặc 

sắc khiến Thành Thang ngưỡng mộ, trả tự do cho Y Doãn và phong cho ông làm Tể Tướng. 

Ông thường được cổ sử xưng tụng là  “thiên thu hiền tướng”.  Do chữ Tân (莘), còn đọc là 

Sân, nhưng thường bị đọc trại thành Sằn trong các sách vở được lưu truyền từ trước đến nay, 

chúng tôi cũng ghi theo cách đọc phổ biến là  “Y Doãn cày ruộng Sằn” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 107 of 327

Đang  nhằm  thời  Mạt  Pháp,  con  người  căn  cơ  kém  hèn,  chỉ  có  một 

pháp Niệm Phật là phù hợp căn cơ nhất. Có nhiều người hễ cầu đảo đều 

luôn  bận  tâm  về  chuyện  con  người  chẳng  thể  niệm  tụng  trọn  hết  kinh 

chú; chẳng biết hễ trì vạn đức hồng danh của A Di Đà Phật còn có thể 

thành Phật, há chẳng thể tiêu tai được ư? Quán Thế Âm Bồ Tát có duyên 

với thế giới này của chúng ta nhất, cũng nên niệm kèm thêm; chỉ cần chí 

thành,  cung  kính,  nhất  định  “hễ  có  cảm  liền  thông”.  Dẫu  cho  tu  trì  lúc 

bình  thường  hay  do  có  chuyện  bèn  cầu  đảo  đều  cùng  phải  coi  trọng 

chuyện “ai nấy đều có thể niệm được”. Tứ Xuyên nhiều lần tổ chức cầu 

đảo [nhưng không có hiệu quả, nguyên nhân] chánh yếu đều là vì không 

phải ai cũng niệm được chú Lăng Nghiêm, khiến cho người [ngoài cuộc 

cảm  thấy]  đáng  cười,  đáng  thương  thay!  Những  kẻ  [đứng  ra  tổ  chức 

những  pháp  hội  cầu  đảo]  ấy  thuộc  hạng  ưa  ăn  nói  lớn  lối,  thích  làm 

chuyện khó khăn, chính họ làm thì được nhưng bảo nam nữ trọn tỉnh Tứ 

Xuyên đều niệm thì lại không thể niệm được! Họ chẳng biết rằng: Niệm 

Phật,  hay  niệm  Quán  Âm,  đứa  trẻ  lên  ba  cũng  có  thể  niệm  được!  Sau 

này, ông tổ chức Liên Xã để cầu đảo, hãy nên lấy niệm Phật, niệm Quán 

Âm  làm  chánh  thì  lợi  ích  lớn  lắm.  Hơn  nữa,  cố  nhiên  nhiều  liên  xã  thì 

tốt,  nhưng  nhiều  mà  tràn  lan  hỗn  loạn  thì  không  nên.  Đừng  chú  trọng 

[lôi kéo người gia nhập liên xã] cho đông đến nỗi xen lạm, tràn lan, hỗn 

tạp thì công chẳng cự được lỗi đâu! 

296. Thư trả lời cư sĩ Đức Bồi (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 108 of 327

Tam Thời Hệ Niệm chính là do người đời sau soạn ra, đội tên Trung 

Phong  quốc  sư86.  Sách  ấy  có  hai  loại87,  ý  tưởng  chung  giống  nhau, 

nhưng  văn  tự  không  thật  giống  nhau  cho  lắm.  Sách  ấy  vốn  dùng  để  đề 

xướng  trong  lúc  [tu  tập]  bình  thường,  sao  lại  dùng  để  trợ  niệm?  Trợ 

niệm thì phải nên chuyên nhất niệm Phật. Nếu đến lúc sắp chết, ngay cả 

kinh  A  Di  Đà  cũng  không  niệm  thì  mới  có  thể  làm  cho  tâm  người  sắp 

mất gom về một chỗ được! Theo sách ấy, pháp sư thăng tòa, vừa niệm 

xong bèn giảng nói một đoạn, đại chúng ngồi nghe [pháp sư] giảng nói 

xong bèn niệm Phật một lượt. Đấy chính là coi trọng giảng nói, coi niệm 

Phật  là  phụ.  Người  soạn  ra  sách  ấy  quả  thật  chẳng  biết  đạo  trợ  niệm, 

nhưng  kẻ  chẳng  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  trong  cõi  đời  lại  dùng  [nghi 

thức ấy] để làm Phật sự trợ niệm, cũng đáng than thở lắm! 

Trợ niệm lúc lâm chung chuyên lấy Phật hiệu làm chánh. Hoằng Hóa 

Xã có sách Sức Chung Tân Lương nói cặn kẽ về pháp tắc, đọc sách ấy 

86 Trung Phong Minh Bổn (1263-1323), là một vị cao tăng thuộc tông Lâm Tế sống vào đời 

Nguyên,  người  huyện  Tiền  Đường,  Hàng  Châu,  thường  được  biết  dưới  mỹ  hiệu  Trí  Giác 

thiền sư hoặc Phổ Ứng quốc sư. Từ nhỏ Ngài đã qua tham học với ngài Cao Phong Nguyên 

Diệu núi Thiên Mục, năm 24 tuổi xin xuất gia với ngài Cao Phong, sau này được phó truyền 

pháp mạch. Từ đấy, Ngài không có nơi trụ nhất định, thường vân du khắp nơi, nên thường 

tự xưng là Huyễn Trụ Đạo Nhân. Đạo đức, trí huệ rạng ngời nên được người đời xưng tụng 

là Giang Nam Cổ Phật. Vua Nhân Tông nhà Nguyên từng hạ chỉ triệu Sư vào triều, Sư luôn 

tìm cách từ chối, chỉ tiếp nhận bộ ca-sa kim lan và mỹ hiệu Phật Từ Viên Chiếu Quảng Huệ 

Thiền Sư do vua phong tặng. Nguyên Anh Tông xin quy y với Sư được Sư chấp thuận. Sau 

khi Sư mất, ngài Từ Tịch biên tập những lời dạy và những trước tác của Sư, tạo thành một 

bộ  toàn  tập,  đặt  tên  là  Thiên  Mục  Trung  Phong  Hòa  Thượng  Quảng  Lục.  Qua  bộ  toàn  tập 

này,  ta  thấy  Sư  thông  hiểu  Phật  học  uyên  thâm,  giảng  rất  nhiều  kinh  cũng  như  giảng  dạy 

rất  phóng  khoáng,  không  hạn  cuộc  trong  một  tông  phái  nào,  do  đó  Sư  được  người  thời  ấy 

ca ngợi:  “Phật pháp trung hưng Bổn Trung Phong”  (Có thể hiểu hai cách: Phật pháp được 

trung  hưng  bởi  sư  Minh  Bổn  Trung  Phong,  hoặc  vốn  nhờ  vào  ngài  Trung  Phong  mà  Phật 

pháp được trung hưng)

87 Hiện thời có hai bản Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm được lưu hành:

1)  Trung  Phong  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Pháp  Sự.  Bản  này  phổ  biến  nhất,  thường  dùng  thay 

thế cho nghi thức Diệm Khẩu, chủ yếu lấy kinh Di Đà làm kinh văn phúng tụng trong cả ba 

thời. Hiểu theo nghĩa hẹp, “tam thời” là buổi sáng, chính ngọ và buổi chiều, tức là trong suốt 

một ngày thường luôn hệ niệm tưởng nhớ đến Phật. Hiểu theo nghĩa rộng, Tam Thời chỉ hết 

thảy thời. Hệ niệm là thân - khẩu - ý đều nương theo văn nghĩa kinh Di Đà chuyên lòng chú 

tưởng Tây Phương Cực Lạc thế giới, không còn nghĩ gì khác. 

2)  Trung  Phong  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Phật  Sự  Phạm  Nghi:  Cũng  chia  thành  ba  thời,  nhưng 

dùng hai kinh Vô Lượng Thọ và Quán Vô Lượng Thọ để trì tụng. Thời thứ nhất tụng cuốn 

Thượng của kinh Vô Lượng Thọ (bản Ngụy dịch, tức bản dịch của ngài Khang Tăng Khải), 

thời thứ hai tụng cuốn hạ của Vô Lượng Thọ Kinh, thời thứ ba tụng Quán Vô Lượng Thọ 

Phật Kinh. Giữa thời thứ nhất và thời thứ hai có kèm theo nghi thức Cúng Ngọ. Giữa thời 

thứ  hai  và  thời  thứ  ba  lễ  A  Di  Đà  Sám  Nghi.  Các  phần  khai  thị,  tán  Phật,  sám  hối,  phát 

nguyện, hồi hướng đều giống như loại thứ nhất. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 109 of 327

sẽ biết cách trợ niệm, chứ không chú trọng giảng bày những sự lý chẳng 

thiết yếu hao tốn thời gian. Nghe nói quý xứ bị nạn binh đao, nên chẳng 

dám gởi [sách tới]. Nếu nạn binh đao đã dứt, hãy nên gởi tiền sang thẳng 

chùa Báo Quốc ở Tô Châu để thỉnh. Mỗi gói sách ước chừng hai đồng; 

hiện thời giấy đắt gấp mấy lần, hai đồng vẫn chưa đủ giá vốn. Nếu tính 

theo giá vốn phải là ba bốn đồng. Nếu tiền nhiều thì tăng thêm sách, nếu 

ít thì giảm bớt sách. Nếu còn dư đôi chút sẽ gởi trả lại [số tiền thừa] bằng 

bưu phiếu. 

Thời cuộc gian nan, gởi thư xuông sẽ không trả lời. Hơn nữa, cước 

phí bưu điện mỗi tháng đều tăng; cứ chuyển một lần xe hơi thì mỗi gói 

lại  tăng  thêm  bốn  cắc;  chuyển  lần  thứ  hai,  thứ  ba  đều  chiếu  theo  đó 

[mà  tính].  Nhưng  chỉ  giao  cho  bưu  điện,  có  giấy  tờ  chứng  nhận  là  hết, 

còn  gởi  đến  nơi  hay  không,  họ  không  chịu  trách  nhiệm,  vì  có  lúc  gặp 

phải binh lính hay thổ phỉ [ngăn chặn]. Đang trong thời thế này, hoằng 

pháp rất khó. Chuyện tương lai càng khó dự liệu. Quang từ khi tới Linh 

Nham,  chuyên  một  mực  đợi  chết,  chẳng  qua  là  biết  biện  pháp  nên  mới 

nói cho ông biết đấy thôi. Quang mắt chẳng đọc được chữ, phải nhờ vào 

kính lão lẫn kính lúp để gắng gượng đọc và trả lời. Từ rày đừng nên gởi 

thư  đến  nữa,  do  Quang  không  có  mục  lực  lẫn  tinh  thần  để  thù  tiếp.  Sẽ 

hỏi bưu cục, nếu như gởi sách được, sẽ gởi cho ông một gói. Từ nay về 

sau xin hãy tiếp xúc Hoằng Hóa Xã để thỉnh sách, chứ Quang không thể 

giới thiệu được!  (Ngày Rằm tháng Ba) 

297. Thư trả lời cư sĩ Đức Bồi (thư thứ tư) 

Trong  Mật  Tông,  nếu  chưa  được  A  Xà  Lê  truyền  dạy,  chẳng  được 

tụng chú, kết ấn. Nếu không, sẽ bị coi là trộm pháp. Điều này nhằm thể 

hiện ý nghĩa tôn trọng [Mật pháp] tột bậc. Nếu có vị A Xà Lê đạo đức, 

cố  nhiên  nên  thỉnh  vị  ấy  truyền  dạy.  Nếu  không,  chính  mình  chí  tâm 

chân thành niệm tụng, ắt sẽ có cảm ứng. Đã có cảm ứng, chẳng đến nỗi 

mắc tội. Nếu nhất quyết là có tội, [chấp rằng] “chưa được truyền dạy mà 

niệm  tụng,  kết  ấn  đều  sẽ  gặp  họa”  thì  nay  tôi  nêu  một  thí  dụ.  Như  có 

người đọc sách, làm theo những điều sách dạy, sẽ trở thành học trò của 

thánh  hiền,  lấy  thân  mình  làm  gương  cho  mọi  người,  khiến  cho  ai  nấy 

đều giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, đấy chính là  “chẳng nắm 

 giữ  địa  vị  mà  dạy  dân”   và  cũng  thay  đổi  được  phong  tục,  bù  đắp  chỗ 

khuyết thiếu trong sự cai trị, chẳng có kẻ nào chê người ấy sai trái được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 110 of 327

Nếu  tự  cho  chuyện  mình  đã  làm  vượt  trỗi  chuyện  do  quan  địa 

phương làm, bèn phát hiệu lệnh để thực hành đạo “yêu dân, chuyên cần 

việc công” thì sẽ gần như là kẻ phản loạn, ắt sẽ bị hình phạt của quốc gia 

giáng xuống! Xin hãy suy nghĩ cặn kẽ để chính mình khỏi nghi ngờ, lầm 

lẫn! Đang trong lúc nhân dân khốn khổ, gian nan, không nơi nương tựa 

này, kẻ chẳng cậy vào sức kinh chú của Phật, Bồ Tát mà được yên ổn thì 

hiếm hoi lắm. Nếu chấp chết cứng “chưa được truyền dạy mà niệm chú, 

kết ấn đều phạm tội trộm pháp” thì nhân dân và cô hồn chưa được truyền 

dạy  đều  chẳng  được  hưởng  pháp  ích  (lợi  ích  từ  nơi  Phật  pháp).  Những 

ai đã được hưởng pháp ích ắt sẽ chẳng đến nỗi do nương theo đấy tu trì 

mà gặp họa. Nếu suy luận theo lẽ này, hai đằng đều ổn thỏa, chẳng trái 

nghịch nhau!  (Ngày mồng Năm tháng Sáu) 

298. Thư trả lời cư sĩ Doãn Toàn Hiếu (thư thứ nhất) 

Đạo Hiếu lớn lao không gì ra ngoài được. Muốn được trọn vẹn, nếu 

không  cùng  gánh  vác  thế  pháp  (pháp  thế  gian)  lẫn  Phật  pháp  sẽ  chẳng 

thể [trọn vẹn] được. Đối với thế pháp, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn 

hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng 

giữ các điều lành. Với Phật pháp ắt phải kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, 

tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dùng những điều ấy để tự 

hành, lại còn dạy người khác, sao cho trong là gia đình, ngoài là xã hội, 

hết thảy đồng nhân đều tu pháp này để mong liễu sanh tử ngay trong đời 

này. Phật pháp có vô lượng pháp môn, tất cả hết thảy pháp môn đều phải 

đoạn  sạch  Phiền  Hoặc  mới  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  có  mảy  may 

Phiền Hoặc nào chưa đoạn hết thì vẫn chẳng thể thoát khỏi luân hồi! 

Chỉ có một pháp Niệm Phật hoàn toàn cậy vào Phật lực. Nếu đầy đủ 

lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, chắc chắn có thể nương theo Phật từ 

lực  đới  nghiệp  vãng  sanh.  So  với  hết  thảy  pháp  môn  khác,  sự  khó  -  dễ 

sai  khác  vời  vợi  một  trời  một  vực!  Chúng  ta  đã  không  có  đạo  lực  để 

đoạn  sạch  Phiền  Hoặc,  mà  nếu  chẳng  chuyên  chú  lấy  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tây  Phương  làm  đại  sự  tự  lợi  lợi  tha  thì  từ  trần  sa  kiếp  này  sang 

trần  sa  kiếp  khác  vẫn  phải  luân  hồi  trong  sáu  nẻo!  Muốn  trọn  vẹn  đạo 

Hiếu, cố nhiên phải nên miệt mài tu trì Tịnh nghiệp. Sách ấy trước kia 

đã từng gởi cho ông [Tưởng] Đặc Sanh khá nhiều; trong tháng Tám năm 

nay  lại  gởi  [cho  ông  ta]  một  trăm  cuốn  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh.  Hãy  nên 

thường tụng kinh ấy sẽ hiểu đầy đủ lợi ích của pháp môn Tịnh Độ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 111 of 327

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Phổ,  nghĩa  là  dùng  pháp  môn 

Tịnh  Độ  được  nói  bởi  trí  huệ  của  đức  Phật  để  làm  cho  khắp  mọi  đồng 

luân  đều  cùng  thoát  khỏi  sanh  tử,  luân  hồi,  để  rốt  ráo  “trọn  vẹn  lòng 

hiếu, thường được trời che chở, giúp đỡ”88. Tụng chú Đại Bi vào nước 

để  trị  bệnh  thì  tâm  phải  chí  thành,  khẩn  thiết  mới  có  linh  nghiệm.  Mỗi 

ngày, trước khi trì chú, trước hết lễ Thích Ca, Di Đà và Thường Trụ Tam 

Bảo.  Nếu  muốn  giản  tiện  thì  niệm  Nam-mô  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật,  Nam-mô  A  Di  Đà  Phật,  Nam-mô  Thập  Phương  Nhất  Thiết  Chư 

Phật Nhất Thiết Tôn Pháp Nhất Thiết Hiền Thánh Tăng  (một lạy), ba lượt 

xưng, ba lượt lạy như thế. Rồi niệm Nam-mô Đại Từ Đại Bi Quán Thế 

Âm Bồ Tát  (ba lạy), rồi niệm chú Đại Bi. 

Biến đầu tiên, tay phải kết ấn Bảo Thủ  (tức là ngón cái trong bàn tay phải 

 đè lên đốt đầu tiên của ngón thứ hai (ngón trỏ), ngón thứ ba (ngón giữa), và ngón 

 thứ  năm  (ngón  út),  còn  ngón  thứ  tư  là  ngón  vô  danh  (ngón  đeo  nhẫn)  thì  duỗi  ra) 

vẽ chữ Phạn “Án Lam” (Om Ram) trên nước; tay trái kết ấn Kim Cang 

Quyền  (Ngón tay cái của bàn tay trái đè lên đốt cuối (tức đốt giáp lòng bàn tay) 

 của ngón thứ tư (ngón vô danh, ngón đeo nhẫn). Ngón thứ hai (ngón trỏ), ngón thứ 

 ba (ngón giữa), ngón thứ  năm (ngón út) đè lên trên ngón cái. Nếu khó thể thường kết 

 ấn được thì không kết cũng không sao. Hoặc kết ấn lúc bắt đầu niệm và lúc gần niệm 

 xong cũng được. Hễ lúc nào trì chú đều nên kết ấn này). Niệm chú Đại Bi bao 

nhiêu biến đó, lúc sắp xong lại kết ấn Bảo Thủ, vẽ hai chữ Án Lam. Vẽ 

như vậy vào lúc khởi sự niệm biến chú Đại Bi cuối cùng. Niệm chú Đại 

Bi xong, chiếu theo số biến chú Đại Bi [đã niệm] mà niệm hai chữ “Bộ-

lâm”  (Bhrūm)89  chừng  đó  biến,  niệm  nhiều  hơn  cũng  được.  Niệm  chữ 

Bộ-lâm này để cầu được nhanh chóng viên mãn thành tựu. Chẳng tham 

danh, chẳng tham lợi, chỉ muốn cứu người bệnh khổ sẽ có linh nghiệm. 

88 Nguyên văn  “toàn hiếu tích loại” , là một cách diễn tả khác ý tưởng một câu trong kinh 

Thi:   “Hiếu  tử  bất  quỹ,  vĩnh  tích  nhĩ  loại”   (Hiếu  tử  chẳng  thiếu  thốn,  trời  vĩnh  viễn  ban 

thưởng cho bọn ngươi). 

89 Chú này vốn có tên gọi đầy đủ là Nhất Tự Chuyển Luân Vương Chú (hoặc gọi tắt là Nhất 

Tự Tâm Chú), còn được phiên âm là Bộ Long, Bột Long, hay Bột Lỗ Úm, do chính đức Phật 

nói  ra  trên  cõi  trời  Tịnh  Cư.  Theo  kinh  Đại  Đà  La  Ni  Mạt  Pháp  Trung  Nhất  Tự  Tâm  Chú 

(do ngài Bảo Tư Duy dịch trong đời Đường), khi ấy đức Phật nhập Nhất Thiết Như Lai Tối 

Thượng Đại Chuyển Luân Vương Đảnh Tam Muội, từ giữa chặng mày phóng ra hào quang 

chiếu  khắp  mười  phương  thế  giới,  nhiễu  quanh  Phật  ba  vòng,  nhập  vào  đảnh  Như  Lai,  rồi 

trong hào quang chợt vang ra tiếng nói: “Ta là Nhất Tự Chú Đại Chuyển Luân Vương” rồi 

nói ra chú này. Theo kinh dạy, sau khi xuất định đức Phật đã giảng cặn kẽ về công năng của 

chú này, trong ấy có câu:  “Nếu trì các thần chú mà không có thần lực, hiệu nghiệm, hãy nên 

 tụng thần chú này một trăm vạn biến liền được thành tựu, đạt được cảnh giới”.  Do vậy, khi 

trì các bài chú, hành giả Mật Tông thường ghép thêm bài chú này thành chữ cuối của mỗi 

biến, hoặc tụng riêng sau khi đã tụng đủ biến số mình muốn trì. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 112 of 327

Nếu trì tụng đã được linh nghiệm rồi mà tham danh lợi hoặc phá giới, sẽ 

chẳng  còn  linh  nghiệm  nữa!  Phàm  mọi  chuyện  không  chuyện  gì  chẳng 

lấy chí thành làm căn bản. 

Quang  già  rồi,  mục  lực  suy  yếu  tột  bậc,  dùng  cả  kính  lão  lẫn  kính 

lúp mới gắng gượng đọc thư và viết thư được. Thư ông gởi đến đã mấy 

ngày, do bận bịu nên [trả lời] chậm trễ, cho nên tôi gởi thư [trả lời] theo 

đường máy bay cho nhanh. Từ nay đừng gởi thư tới nữa, tôi đã cho đăng 

lời  thông  báo  này  trên  tờ  Tân  Văn  vào  ngày  Mười  Ba  hôm  sau,  đăng 

trên tờ Thân Báo vào ngày Mười Bốn hôm sau nữa, đăng trên Phật Học 

Bán Nguyệt San vào ngày Rằm để cự tuyệt hết thảy thư từ bởi mục lực 

lẫn tinh thần chẳng thể thù tiếp được  (Một Lá Thư Trả Lời Khắp chính là bài 

 văn “tùy cơ lợi người” rất quan trọng. Toa thuốc Cai Nghiện Ma Túy hết sức hiệu 

 nghiệm.  Toa  thuốc  Trị  Bệnh  Sốt  Rét  không  ai  chẳng  được  trị  lành.  Toa  Thuốc  Trị 

 Chó  Dại  Cắn  cũng  hết  sức  linh  nghiệm).   Nếu  quân  nhân  có  thể  lấy  chuyện 

“trừ  bạo,  an  lương”90  để  răn  nhắc  binh  sĩ,  coi  cha  mẹ,  anh  em  trai,  chị 

em gái của trăm họ như cha mẹ, anh em trai, chị em gái của chính mình, 

chỉ mong họ chẳng bị tổn hại, chẳng dám cậy vào oai thế của quân đội 

để lừa dối, lấn hiếp, gian dâm thì sẽ là cứu tinh của trăm họ, phàm đi đến 

đâu thiện thần đều ủng hộ. Đấy gọi là “hoa sen trong lửa”. Nếu binh lính 

biết nghĩa này sẽ không trận nào chẳng thắng, thiên hạ tự nhiên thái bình 

vậy!  (Ngày Mười Hai tháng Mười Một) 

299. Thư trả lời cư sĩ Doãn Toàn Hiếu (thư thứ hai) 

Đã  nhận  được  thư  từ  mấy  hôm  trước,  liền  bảo  Hoằng  Hóa  Xã  gởi 

Kinh Chú Tuyển Lục, Văn Sao, Tịnh Độ Ngũ Kinh, lấy hai mươi đồng 

làm hạn. Do bận bịu, chẳng rảnh rỗi để trả lời thư. Hôm qua lại bảo gởi 

cho  ông  những  sách  như  Thập  Yếu,  Gia  Ngôn  Lục  v.v…  lấy  hai  mươi 

đồng làm hạn. Chỗ ông thỉnh sách chẳng dễ, còn tiền thì Quang không 

dùng  để  cứu  trợ  tai  nạn  cũng  dùng  để  in  sách.  Gởi  sách  cho  ông  so  ra 

hợp lý hơn [gởi cho] những nơi khác, chỉ giữ lại mười đồng để tự dùng. 

Pháp danh của cha mẹ và vợ ông được viết riêng trong một tờ giấy khác. 

Điều trọng yếu là quyết định cầu sanh Tây Phương. 

Cha mẹ ông đã già, hãy nên đọc kỹ Sức Chung Tân Lương thì chẳng 

đến  nỗi  làm  hỏng  chuyện  lúc  họ  lâm  chung.  Nếu  không,  trong  mười 

người hết chín kẻ đều vì lòng hiếu mà hại cha mẹ chìm đắm mãi trong 

biển khổ sanh tử! Lại còn khi con cái vừa hiểu biết liền dạy dỗ thì mới là 

90 Trừ kẻ hung bạo, giúp cho người lành được sống yên ổn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 113 of 327

lòng Từ thật sự. Khuyên trăm họ ai nấy đều hiểu nhân biết quả thì mới 

là đạo căn bản để hưng khởi điều lợi, trừ thói tệ. Người học Phật ắt phải 

giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành. Dùng những điều ấy để tự hành, 

lại  còn  đem  dạy  người  khác  thì  mới  là  đệ  tử  chân  chánh  của  đức  Phật. 

Những điều khác đã nói tường tận trong Văn Sao, ở đây không viết cặn 

kẽ. 

Gần  đây,  có  người  cho  biết  một  phương  cách  thần  diệu  để  cai 

nghiện thuốc phiện, xin hãy bảo những người nghiện dùng thử. Nếu linh 

nghiệm, hãy nên truyền bá rộng rãi hòng diệt gốc họa ấy. Dùng một tấm 

vải  Tây  màu  đỏ  vuông  vức  một  thước,  cắt  thành  hai  mươi  bốn  miếng. 

Trước khi hút thuốc, dùng que tiêm thuốc phiện cắm lên trên đầu [mảnh 

vải ấy] rồi đốt trên một cái chén. Đem tro rớt vào trong chén hòa nước 

sôi uống rồi mới hút thì chẳng đợi uống hết hai mươi bốn miếng vải đã 

không còn nghiện ngập nữa, cũng chẳng niệm chú. Nếu linh nghiệm, tức 

là trời đã giúp [cho chúng ta] diệt được mối tai họa này. Thêm nữa, bài 

thuốc trị bệnh sốt rét được chép ở cuối toa thuốc trị nghiện thuốc phiện 

đã gởi lần trước cực linh nghiệm, không ai chẳng được trị lành. 

Còn bệnh cùi91 là bệnh từ xưa đến nay trong ngoài nước đều chẳng 

trị  được   (Chỉ  có  thể  giảm  nhẹ,  chứ  chẳng  thể  lành  bệnh  hoàn  toàn).   Năm  Dân 

Quốc  21  (1932),  một  đệ  tử  là  ông  Bàng  Tánh  Tồn  tìm  được  phương 

thuốc có thể trị lành bệnh hoàn toàn. Hiện thời các tỉnh đều có loại thuốc 

cao92  [chế  theo  toa  thuốc  ấy]  để  giúp  người.  [Toa  thuốc  ấy]  được  chép 

thêm  vào  cuối  sách  Sơ  Cơ  Tiên  Đạo.  Nói  chung  đã  nêu  lên  cách  chế 

biến,  sử  dụng  thuốc,  nhưng  ít  nói  [cặn  kẽ]  về  lúc  sắc  thuốc:  Phải  dùng 

một  miếng  ván  dài,  rộng  hơn  một  hai  tấc  [làm  đũa  khuấy],  phía  dưới 

vát  xéo  góc  [và  miếng  gỗ  phải  đủ  dài]  sao  cho  đụng  đến  đáy  nồi.  Phải 

thường cạo khuấy tới tận đáy để thuốc khỏi bị cháy khét dưới đáy nồi, 

mất công hiệu. Sắc thuốc liên tục sáu tiếng đồng hồ, bỏ bã (xác) thuốc. 

Lại đem nước thuốc cô đặc trong sáu tiếng đồng hồ nữa. Nếu chẳng cạo 

khuấy tận đáy, ắt thuốc sẽ đọng lại cháy khét ở đáy nồi. Thuốc này còn 

91 Thông thường, trong các tự điển chữ “đại ma phong” được dịch là “bệnh cùi”. Từ trước 

đến giờ chưa thấy tài liệu nào nói Trung Quốc chữa tuyệt căn bệnh cùi cũng như dược điển 

không ghi Thương Nhĩ chữa được căn bệnh nan y này, chỉ thấy Thương Nhĩ trị bệnh lác và 

các chứng lở loét ngoài da rất công hiệu. Chúng tôi đoán “đại ma phong” được nhắc đến ở 

đây chỉ là một chứng lở loét ngoài da hay bệnh lác. 

92 Nguyên văn “ngao cao” (熬膏), là một loại cao chế bằng cách ép dược liệu lấy nước, lọc 

xác, rồi cô đặc. Hoặc ngâm dược liệu vào rượu, đun liu riu cho đến khi dược chất tan hết vào 

rượu rồi cô đặc từ từ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 114 of 327

trị được bịnh phong thấp, chứ không phải chỉ bệnh cùi. [Chỉ dùng] một 

vị  thuốc  là  cỏ  Thương  Nhĩ93,  chẳng  thêm  một  vị  thuốc  nào  khác  nữa! 

Nếu  chẳng  nhận  biết  được  loại  cỏ  này  thì  vào  mùa  Hạ  đến  tiệm  thuốc 

mua dăm hạt Thương Nhĩ cầm về, xem loại cỏ nào có hạt giống như loại 

hạt ấy thì nó chính là cỏ Thương Nhĩ. Tôi đã bảo chép toa thuốc này vào 

sau cuốn Niệm Phật Khẩn Từ  (Ngày Ba Mươi tháng Mười) 

300. Thư trả lời cư sĩ Lộ Viên 

Học Phật mà chẳng muốn làm bậc đại thông gia, chỉ chuyên tâm dốc 

chí nơi pháp môn Tịnh Độ, có thể nói là “đã có huệ căn từ đời trước, có 

con mắt chọn lựa pháp”. Đã muốn giải quyết đại sự cho xong ngay trong 

đời  này,  hãy  nên  lấy  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  làm  thường  khóa.  Niệm  kinh 

Kim Cang cũng được, mà không niệm cũng được, chẳng sao cả! Chiều 

tà đường xa, cố nhiên tâm hãy nên chuyên nhất. Ban đêm niệm Phật, còn 

ngày  thì  nghiên  cứu  đủ  loại  kinh  luận,  chắc  sẽ  đến  nỗi  tinh  thần  chú 

trọng tìm hiểu ý nghĩa, khó thể đạt đến nhất tâm nơi Tịnh nghiệp được. 

Chủ  -  khách  đảo  lộn  vị  trí,  về  mặt  gieo  thiện  căn  thì  có,  nhưng  nơi 

phương diện giải quyết xong đại sự sẽ bị thiếu sót! Pháp môn Tịnh Độ 

lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  tông.  Nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân 

thật,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  chưa  đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn  vẫn  có  thể 

vãng sanh. 

Các hạ lấy nhất tâm bất loạn làm điều mong mỏi, nhưng hằng ngày 

chỉ  nghiên  cứu  các  thứ  kinh  luận,  dường  như  chẳng  phù  hợp  với  điều 

mình mong mỏi cho lắm! Còn chuyện quy y hay không đều chẳng quan 

trọng. Đã chẳng chịu tự nhún mình thì không quy y còn tốt hơn! Tận lực 

tu Tịnh nghiệp, vãng sanh Tây Phương, thân cận Di Đà Thế Tôn, chẳng 

cần phải tôn ông Tăng hèn kém tầm thường làm thầy. Quang và các hạ 

cùng là bầu bạn trong hội Liên Trì, chẳng cần phải dùng danh hiệu giả 

tạo ấy để tự nhún nhường. Nếu [người nào] muốn quy y, quyết chẳng thể 

93 Thương Nhĩ (tên khoa học là Xanthi Sibiricum), còn được gọi là Quyển Nhĩ, Tước Nhĩ, 

Địa  Quỳ,  Dương  Phụ  Lai,  Đạo  Nhân  Đầu,  Tiến  Hiền  Thái,  Dã  Gia  v.v…  là  một  loại  thảo 

mộc thuộc họ Cúc, thường mọc hoang, trổ hoa vào khoảng giữa Hạ sang Thu, có trái hình 

trứng, khắp thân cây mọc đầy gai rất cứng. Loại thực vật này có chất độc, đôi khi có thể gây 

ra tử vong. Theo Đông Y, Thương Nhĩ tánh ôn, vị cay và đắng, có tác dụng đi vào kinh Phế, 

thường  dùng  để  chữa  phong  thấp,  đau  đầu  do  cảm  mạo,  trừ  các  chứng  ghẻ  lở,  ngứa  ngáy, 

mụn nhọt, ù tai… Tuy thế, liều lượng sử dụng phải hết sức cẩn thận. Trong khoảng 1960-

1962, tại Trung Quốc đã có 30.119 trường hợp bị ngộ độc, trong số đó có 405 người chết vì 

dùng Thương Nhĩ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 115 of 327

vì  [kẻ  xin  quy  y]  không  chịu  khuất  mình  mà  chấp  nhận;  bởi  đấy  chính 

là quy định thường hằng về chuyện phá hoại hay duy trì pháp hóa vậy! 

 (Ngày Hai Mươi Mốt tháng Ba năm Ất Hợi - 1935) 

301. Thư trả lời cư sĩ Thừa Ân 

Thư nhận được đầy đủ. Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ biết 

cơm  cháo,  vốn  không  có  tư  cách  làm  thầy  người  khác,  nhưng  do  một 

người truyền hư, mọi người đều tin là thật! Đến nỗi mười mấy năm qua 

thường  có  người  viết  thư  hỏi  han  duyên  do  tu  trì.  Bất  luận  người  ta  ăn 

nói như thế nào, Quang đều trả lời. Chỉ có ai xin quy y mà chẳng chịu 

nhún mình thì Quang sẽ nói mềm mỏng, hoặc nói rõ ràng nguyên nhân 

để  đôi  bên  chẳng  bị  mắc  tội  khinh  pháp,  mạn  pháp  mà  thôi!  Nên  biết 

rằng Phật pháp có hai loại “trụ trì pháp đạo” (duy trì pháp đạo) và “trực 

thị  Chân  Tế”  (dạy  thẳng  vào  Chân  Thể,  Thật  Tướng)  khác  biệt.  Mang 

phận  phàm  phu  thì  phải  hành  theo  luật  nghi.  Nếu  không,  sẽ  trở  thành 

khinh  pháp!  Khinh  pháp  sẽ  chẳng  thể  tăng  trưởng  thiện  căn  cho  người 

ấy được  (trong Luật đã nói rộng về hình tướng này).  Nếu như người cầu pháp 

lễ mạo không cung kính thì sẽ chẳng nói với người ấy, huống là cầu quy 

y Tam Bảo ư? 

Đối  với  người  hỏi  pháp,  cố  nhiên  Quang  chẳng  quá  cố  chấp.  Chỉ 

có kẻ cầu quy y mà chẳng tự nhún mình, Quang quyết chẳng dám chấp 

nhận. Không phải vì mong được người ta cung kính để tự đại, mà chính 

là muốn cho người ấy sanh lòng kính tín [Tam Bảo] sâu xa hòng được 

lợi ích thật sự. Dẫu là bậc Pháp Thân đại sĩ đã chứng Thánh Quả, nhưng 

nếu hiện thân phàm phu thì vẫn phải tuân theo lễ nghi thế gian mà làm! 

Nếu  hiện  thân  thánh  nhân  thì  hoàn  toàn  chẳng  theo  quy  củ  nhất  định 

nào!  Như  trong  kinh  Pháp  Hoa,  Thường  Bất  Khinh  Bồ  Tát  lễ  khắp  tứ 

chúng,  thọ  ký  cho  họ  rằng:   “Tôi  chẳng  dám  khinh  quý  ngài.  Quý  ngài 

 đều  sẽ  thành  Phật” .  Thậm  chí  tứ  chúng  dùng  roi,  gậy,  ngói,  đá,  đánh 

ném, bèn chạy né ra xa đứng, rồi lại lễ bái, xưng tán. Đấy chính là quy 

củ rộng lớn của bậc Đại Bồ Tát nhằm chỉ thẳng vào Chân Tế, phàm phu 

nào  dám  bắt  chước  bừa  bãi!  Bắt  chước  bừa  bãi  sẽ  hoại  loạn  pháp  đạo, 

mắc lỗi cực lớn! Quang sợ lỡ cư sĩ thấy trong kinh có hành vi ấy, chắc 

sẽ nghĩ cách “trụ trì pháp đạo” là sai, nên mới nói đại lược duyên do của 

hai thứ sai khác, ngõ hầu ông không còn nghi ngờ, bàn bạc gì nữa! 

Đã muốn quy y thì đành đem lầm đáp lạc. Nay đặt pháp danh cho cư 

sĩ là Đức Thành. Thành (誠: lòng thành) là cội gốc của hết thảy các pháp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 116 of 327

thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian,  nhưng  càng  phải  nên  chú  trọng  pháp  môn 

Tịnh Độ. Vì pháp này có thể dùng Nhân Địa Tâm khế hợp được Quả Địa 

Giác. Dẫu là phàm phu sát đất vẫn có thể thoát khỏi cõi Ngũ Trược này, 

lên chín phẩm sen kia ngay trong đời này, cùng bầu bạn với Quán Âm, 

Thế Chí. Những điều khác đã nói tường tận trong Văn Sao, ở đây không 

ghi  cặn  kẽ.  Quang  mục  lực  quá  suy,  chớ  nên  gởi  thư  tới.  Nếu  thường 

đọc Văn Sao thì đối với một pháp Niệm Phật sẽ không nghi ngờ nghĩa lý 

nào nữa! Nếu cứ nghiên cứu kinh luận tràn lan thì Quang chẳng thể nào 

tuyên nói được!  (Ngày mồng Bảy tháng Năm năm Ất Hợi - 1935) 

302. Thư trả lời cư sĩ Giác Tăng 

Nhận  được  thư  biết  ở  Thanh  Hải  vẫn  có  người  hoằng  dương  pháp 

môn Tịnh Độ, khôn ngăn vui vẻ, an ủi! Quang già rồi, mục lực lẫn tinh 

thần  đều  không  đủ.  Tất  cả  thư  từ  đều  nhất  loạt  chẳng  hỏi  đến  nữa,  thư 

nào không quan trọng khẩn yếu bèn bỏ mặc. Có thư nào quan trọng khẩn 

yếu thì vị Thư Ký trong chùa viết thay. Do ông ở xa lại có chuyện cần 

sách nên mới đặc biệt đưa cho Quang đọc. Quang sớm chẳng bảo đảm 

được tối, tất cả chuyện nhờ cậy bút mực đều nhất loạt chẳng thể đáp ứng 

được.  May  là  mấy  năm  trước  có  viết  bài  tựa  cho  Cư  Sĩ  Lâm  ở  Triều 

Dương,  Quảng  Đông,  một  đệ  tử  ở  huyện  Thường  Thục  tỉnh  Giang  Tô 

thấy  bài  ấy  được  đăng  trong  bán  nguyệt  san  bèn  chép  lại,  cho  in  thạch 

bản, gởi cho Quang năm mươi phần, vẫn còn một phần, nay đem gởi cho 

ông.  Văn  tuy  vụng  về,  chất  phác,  nhưng  ý  nghĩa  chấp  nhận  được.  Chỉ 

cần  sửa  đổi  địa  danh,  tên  người,  thỉnh  người  viết  chữ  đẹp  viết  theo  lối 

chữ Khải to chừng hai tấc, hoặc cho khắc ván, hoặc đem dán lên bảng để 

những  ai  đến  đấy  đều  đọc  được.  Chớ  nên  dùng  các  lối  chữ  viết  thiếp, 

Tục  Thể,  chữ  Lệ,  chữ  Thảo,  vừa  tỏ  rõ  ý  kính  trọng,  vừa  dễ  đọc.  Phàm 

những  dấu  chấm  câu  đều  dùng  dấu  khoanh  tròn  (o)  để  người  kém  học 

vấn cũng đọc được thành câu. 

Hiện thời, gởi sách hết sức khó khăn. Ông muốn quy y thì đặt pháp 

danh cho ông là Khế Giác. Từ rày đừng gởi thư đến nữa, một là vì sớm 

chẳng  bảo  đảm  được  tối,  hai  là  không  có  sức  để  thù  tiếp.  Tôi  đọc  qua 

bài vãng sanh ký của vị pháp sư nọ, tôi cho rằng “hãy nên dựa theo sự 

thật viết ra bài khác”, đừng nên “chuyện không, nói có” khơi gợi cho kẻ 

vô tri bắt chước theo! Nếu [bịa đặt, tô vẽ] thì dường như là hoằng pháp 

nhưng thật ra đã tạo thành đầu mối tranh cãi khiến cho đạo pháp suy bại, 

gây họa lớn lắm. Vị pháp sư ấy lúc lâm chung không cho các cư sĩ đến, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 117 of 327

sau khi tắt hơi rồi mới cho họ đến, [tức là] ông ta chưa thể suy nghĩ sâu 

xa về chuyện trợ niệm. Vì sao vậy? Lâm chung được mọi người trợ niệm 

sẽ chẳng đến nỗi có chuyện phá hoại chánh niệm. Hơi thở đã bặt, nhưng 

thật  ra  chưa  chết  liền,  lỡ  gặp  phải  kẻ  vô  tri  thò  tay  thăm  dò  hơi  nóng, 

hoặc cho là đã chết, xúm nhau bàn luận om xòm, chắc sẽ bị hỏng việc! 

Đã chẳng cho người khác tới thì phải hạn định sau khi tắt hơi trong vòng 

năm tiếng chẳng cho ai đến. Nếu chưa tắt hơi bèn trợ niệm thì sau khi tắt 

hơi, chắc chắn chẳng có những hành vi kinh động, ầm ĩ khác. Từ rày trợ 

niệm chớ nên y theo pháp ấy!  (Ngày Mười Tám tháng Năm) 

303. Thư trả lời cư sĩ Đức Minh 

Đang  trong  đại  kiếp  này,  hãy  nên  khuyên  mọi  người  nhất  trí  tiến 

hành  cầu  sanh  Tây  Phương.  Nếu  không,  nỗi  khổ  mai  sau  sẽ  càng  nặng 

nề hơn vì lòng người ngày càng độc ác, cách giết người ngày càng tinh 

vi,  [thế  giới]  sẽ  trở  thành  địa  ngục  nơi  nhân  gian,  huống  chi  do  ác  tâm 

mạnh mẽ ấy sẽ chiêu cảm địa ngục thật sự ư? Nếu là người có hiểu biết, 

nghe nói như vậy, chắc chẳng đến nỗi coi thường bỏ qua. Sau này có ai 

tin tưởng, hãy bảo họ quy y với vị Tăng ở địa phương. Quang mục lực 

lẫn tinh thần đều không đủ, hơn nữa sớm chẳng bảo đảm được tối, chắc 

sẽ thành uổng công [quy y]  (Ngày mồng Hai tháng Giêng). 

304. Thư trả lời cư sĩ Phùng Thần 

Quang xuất gia năm mươi lăm năm, trọn chẳng nói một câu nào dạy 

người khác xuất gia, bởi con người hiện thời sau khi xuất gia đều biến 

thành hạng lười nhác, biếng trễ! Đấy chính là bậc thượng, chứ bậc hạ sẽ 

phá  trai,  phạm  giới,  không  chuyện  gì  chẳng  làm!  Vì  thế,  tôi  thề  chẳng 

thâu nhận đồ đệ, chẳng khuyên người khác xuất gia   (Đây vẫn là tình hình 

 thời  triều  Thanh,  chứ  từ  thời  Dân  Quốc  đến  nay,  chánh  phủ  nhiều  lần  muốn  đuổi 

 Tăng,  chiếm  đoạt  tài  sản.  Rất  nhiều  ngôi  chùa  lớn  ở  Quảng  Đông,  Thiểm  Tây,  Hà 

 Nam đều bị phá hủy, sửa đổi [thành cơ sở khác], nhưng do vẫn có những vị Tăng - 

 tục cực lực chống đỡ, nên vẫn còn kéo dài được với năm tháng. Nếu không, cả nước 

 đã sớm trọn chẳng nghe thấy dấu tích, danh hiệu tăng sĩ rồi!) 

Ông  tu  trì  tại  gia  là  cách  tu  trì  ổn  thỏa  thích  đáng  nhất.  Tôi  đã  bảy 

mươi  lăm  tuổi,  sẽ  chết  trong  sớm  tối,  một  thân  vẫn  hiềm  là  nhiều,  nào 

chịu  thâu  nhận  đồ  đệ!  Nếu  chẳng  nghe  lời  tôi,  tức  chẳng  phải  là  đệ  tử 

quy y với tôi. Mặc cho ông làm sao thì làm, ông đừng gặp tôi. Gặp tôi 

thì nước tôi cũng không cho ông uống! Tôi chăm sóc cho chính tôi còn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 118 of 327

không  xong!  Ông  muốn  dùng  một  lá  thư  xin  quy  y  để  buộc  tôi  cả  đời 

phải lo toan cho ông, tôi đâu có tinh thần, tài lực để lo liệu cho kẻ chẳng 

nghe lời thầy dạy dỗ như vậy! Ông nghĩ xuất gia là chuyện sung sướng 

lớn lao, đâu biết tăng chúng ngày nay đúng là không còn có sanh lộ nào 

để đi được nữa! Muốn tìm đường chết thì cần gì phải tìm lối xuất gia? 

 (Ngày Hai Mươi Bốn tháng Chạp năm Dân Quốc 24 - 1935) 

305. Thư trả lời cư sĩ Bái Trúc (thư thứ nhất) 

Quang già rồi, tinh thần lẫn mục lực đều không đủ; lại còn [tu chỉnh] 

ba  bộ  Sơn  Chí  chưa  xong,  đấy  là  chuyện  cấp  bách  chẳng  thể  trì  hoãn 

được. Vì thế, gần đây cự tuyệt hết thảy mọi sự sai khiến viết lách, ngõ 

hầu những bộ Sơn Chí ấy sớm được hoàn thành. Nay đặt pháp danh cho 

ông  là  Huệ  Trúc,  nghĩa  là  nương  theo  Phật  tu  trì,  giống  như  cây  trúc 

lòng  rỗng,  đốt  thẳng,  thách  đố  sương  tuyết,  chẳng  thuận  theo  thói  tục! 

Những điều khác đã viết tường tận trong Một Lá Thư Trả Lời Khắp, hãy 

nên  hành  theo  đó.  Từ  nay  về  sau  đừng  gởi  thư  tới  nữa;  gởi  tới  quyết 

chẳng  trả  lời.  Cũng  đừng  giới  thiệu  người  khác  đến  quy  y  để  đôi  bên 

khỏi  nhọc  trí,  tốn  công,  mà  cũng  chẳng  có  ích  lợi  gì!  (Ngày  mồng  Mười 

 tháng Chạp năm Quý Dậu - 1933). 

306. Thư trả lời cư sĩ Bái Trúc (thư thứ hai) 

Ông muốn mẹ vãng sanh Tây Phương, muốn cho cha thân tâm mạnh 

khỏe, sống hưởng yên vui, mất về Tịnh Độ, hãy suất lãnh gia quyến già - 

trẻ - trai - gái cùng nhau sốt sắng niệm Phật để mong Phật từ gia bị tiêu 

diệt tội nghiệp, tăng trưởng thiện căn, há chỉ nên chú trọng lấy trăm câu 

hay  ngàn  câu  niệm  Phật  [làm  hạn]?  Trong  cõi  đời,  kẻ  làm  công  cho 

người khác vì một hai cắc bạc mà vất vả suốt ngày chẳng nghỉ. Ông lại 

ngược ngạo coi chuyện lớn lao này chẳng đáng siêng nhọc bằng cầu một 

hai cắc bạc, cho nên không có cảm ứng cũng chẳng lạ gì! Nếu cảm đến 

cùng cực, chắc chắn chẳng lẽ nào không ứng! Ông cảm kiểu đó vẫn là 

hời  hợt,  hờ  hững,  làm  sao  tiêu  được  nghiệp  chướng  lớn  lao  trong  đời 

này, đời trước cơ chứ? Các quyến thuộc của ông niệm Phật cho cha mẹ, 

so  với  chuyên  niệm  cho  chính  mình  công  đức  càng  lớn  hơn  vì  có  tấm 

lòng hiếu thảo vậy! 

Hiện tại, thời cuộc nguy hiểm, chẳng biết chiến sự sẽ nổ ra lúc nào 

mà  vẫn  chẳng  chịu  niệm.  Nếu  tới  lúc  phải  đương  đầu  với  sát  kiếp,  thử 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 119 of 327

hỏi  sẽ  trông  cậy  vào  đâu?  Bệnh  của  cháu  ông  cũng  là  do  túc  nghiệp. 

Xem [tình trạng của] cha mẹ và cháu ông, đủ biết nhà ông nhiều đời rất 

thiếu  đức.  Nay  hãy  nên  luôn  lưu  tâm,  tận  lực  vun  bồi,  lại  còn  khuyên 

hết  thảy  mọi  người  cùng  tu  Tịnh  nghiệp  để  vãn  hồi.  Sau  này  sẽ  được 

sự mừng vui “tai lui, hên nhóm”. Thượng Bân đã muốn quy y, nay đặt 

pháp danh cho ông ta là Tông Nguyên. Nguyên (元) là tăng trưởng các 

điều lành, mà cũng là ý nghĩa đầu tiên của quẻ Càn. Càn là trời, “Thiên 

 Hành Kiện: Quân tử dĩ tự cường bất tức”  (Quẻ Thiên Hành Kiện: Quân 

tử tự gắng sức mạnh mẽ không ngừng), đấy là [lời giải thích trong phần] 

Tượng  Từ  [của  kinh  Dịch].  Nếu  có  thể  tự  gắng  sức  mạnh  mẽ  không 

ngừng niệm Phật, tự gắng sức mạnh mẽ không ngừng sửa lỗi, tu thiện, 

thân tâm chắc chắn được mạnh khỏe, có thành tựu lớn lao. Một Lá Thư 

Trả  Lời  Khắp  chính  là  phương  pháp  để  hết  thảy  mọi  người  cầu  phước, 

cầu thọ, cầu lành bệnh, cầu sanh con. Nếu có thể y theo [lá thư ấy] để tự 

hành, dạy người thì vô biên lợi ích sẽ đều đích thân đạt được  (Ngày mồng 

 Năm tháng Chín năm Giáp Tuất - 1934) 

307. Thư trả lời cư sĩ Bái Trúc (thư thứ ba) 

Thư đặt pháp danh quy y cho Thượng Bân đã sớm gởi đi rồi, chắc là 

bưu  điện  làm  mất,  hoặc  là  người  phát  thư  giao  lầm.  Nay  lại  đặt  pháp 

danh khác cho ông ta là Tông Thành. Tông (宗) là chủ, là gốc, nghĩa là 

lấy  lòng  Thành  làm  chủ,  làm  gốc,  sẽ  tự  được  tiêu  nghiệp  lành  bệnh, 

chuyển yếu thành mạnh. Nói đến chuyện nàng dâu cả của người con trai 

thứ nhà ông bị điên cuồng cũng là do túc nghiệp gây nên; hoặc cũng do 

bọn ngoại đạo thấy ông phản lại giáo pháp của chúng bèn sai tà quỷ, tà 

thần quấy rối, muốn cho ông vẫn sùng tín giáo pháp của bọn chúng. Ông 

chẳng  bị  lay  chuyển  thì  người  bệnh  cũng  chẳng  bị  lay  chuyển,  bọn  tà 

quỷ tà thần kia cũng không làm gì được người chánh khí đâu! Vì thế, ắt 

sẽ lành bệnh. Ngoại đạo phần nhiều có loại tà pháp ấy để lừa gạt, khiến 

cho những kẻ vô tri vô thức u mê. 

Nói đến chuyện đối trước đức Phật tự thọ Tam Quy Ngũ Giới thì qua 

lá thư gởi cho bà Từ Phước Hiền ở Từ Châu trong bộ Văn Sao, Quang 

đã  có  nói  đến  chuyện  này,  mong  hãy  tìm  đọc.  Thượng  Bân  đau  khổ  vì 

là người tàn phế, nhưng mỗi ngày chỉ niệm Phật hai ba ngàn câu; cớ sao 

mong mỏi lớn lao mà tu tập lại nhỏ nhoi đến thế? Hãy nên thường niệm 

suốt ngày, sẽ tự có thể đi lại như người mạnh mẽ được. Nói đến chuyện 

niệm Phật có lắm vọng tưởng thì hãy nên nhất tâm niệm, lắng tai nghe 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 120 of 327

kỹ từng chữ từng câu, đừng để luống qua, lâu ngày chầy tháng, tâm tự 

quy nhất. Đấy là pháp niệm Phật tuyệt diệu nhất. Chương Đại Thế Chí 

[Niệm Phật] Viên Thông trong kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Nhiếp trọn sáu 

 căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam-ma-địa, ấy là bậc nhất”. “Nghe”  chính 

là pháp  “nhiếp trọn sáu căn” . Pháp này bất luận người thượng trung hạ 

căn sử dụng đều có lợi, không có điều tệ. Phàm với hết thảy mọi người 

đều  nên  lấy  chuyện  “lắng  nghe”  để  bảo  ban.  Những  điều  khác  đã  nói 

tường tận trong Văn Sao, ở đây không viết cặn kẽ  (Ngày mồng Năm tháng 

 Mười năm Giáp Tuất - 1934). 

Tam-ma-địa  (Samadhi)  chính  là  tên  khác  của  tam-muội,  cõi  này 

(Trung  Hoa)  dịch  là  Chánh  Định  hay  Chánh  Thọ;  ý  nói  nhất  tâm  niệm 

Phật, chẳng bị ngoại cảnh lay động, chẳng bị tạp niệm xâm lấn. Vì thế, 

gọi là Chánh Định, Chánh Thọ. 

308. Thư trả lời cư sĩ Bái Trúc (thư thứ tư) 

Tịnh Độ Ngũ Kinh chính là căn bản của pháp môn Niệm Phật, hãy 

nên tặng cho người thông hiểu văn lý, có tín tâm, biết cung kính. Đọc kỹ 

hai  lời  Tựa  và  một  lời  Bạt  của  Quang  sẽ  liền  biết  được  duyên  do  của 

pháp môn Tịnh Độ; rồi đọc năm kinh ấy sẽ biết được pháp ấy rộng lớn, 

cao  sâu,  phàm  lẫn  thánh  đều  cùng  hướng  về.  Niệm  Phật  vọng  niệm 

nhiều thì hãy nên lắng tai nghe kỹ. Đức Đại Thế Chí nói  “nhiếp trọn sáu 

 căn, tịnh niệm tiếp nối”  chính là ý này. Còn nói về Phổ Cập Niệm Phật 

Hội thì chính là bày ra cách để khuyên mọi người niệm Phật, niệm Quán 

Âm, chứ chẳng có dụng ý chi khác. Tổng Hội cũng chẳng có quyền cai 

quản, bất quá nhờ vào [danh nghĩa] đó để làm cho người khác phát tâm 

mà thôi. 

Đấy  là  duyên  do  đại  lược  vì  sao  cư  sĩ  Ổ  Sùng  Âm  đề  xướng  vậy 

 ([ông Ổ] biệt hiệu Hàn Thế Tử, người huyện Phụng Hóa, tỉnh Chiết Giang. Thượng 

 Hải  Đạo  Đức  Thư  Cục  do  ông  ta  sáng  lập).  Ông  ta  khá  hiểu  Phật  học,  chưa 

mười  phần  thấu  triệt,  nhiệt  tâm  đề  xướng,  thật  hiếm  có  trong  thời  gần 

đây. Những sách cần thiết sẽ gởi riêng cho ông. Mười ba đồng năm cắc 

ấy đều dùng để gởi sách, chẳng lâu nữa sẽ có năm gói Kỹ Lộ Chỉ Quy 

được gởi tới. Trong tháng Bảy sẽ gởi tới hai gói Vật Do Như Thử, xin 

hãy chia ra tặng. Hiện tại, thời cuộc nguy hiểm, bất luận già - trẻ - trai - 

gái đều nên niệm Phật và niệm Quán Âm để dự phòng. Nếu không, khi 

đại kiếp đối đầu sẽ nương cậy vào đâu? Quang già rồi, mục lực suy đến 

cùng  cực.  Từ  nay  về  sau  đừng  gởi  thư  tới  nữa.  Dẫu  sách  được  gởi  đến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 121 of 327

cũng chỉ gởi thiệp báo “đã nhận được rồi” mà thôi. Từ rày, để thỉnh kinh 

sách hãy tiếp xúc trực tiếp với Hoằng Hóa Xã, đừng nhờ Quang chuyển, 

cũng đừng giới thiệu [người khác] đến quy y vì mục lực chẳng đủ, chẳng 

thể thù tiếp được! Chỉ để đọc và trả lời lá thư lần này, đã phải dùng cả 

kính  lão  lẫn  kính  lúp  để  gắng  gượng  thù  tiếp  vậy   (Ngày  mồng  Tám  tháng 

 Năm năm Bính Tý - 1936)

309. Thư trả lời cư sĩ Bái Trúc (thư thứ năm) 

Kẻ ngu trong thế gian thường thích lập môn hộ, lấy trộm những lời 

lẽ từ Tam Giáo lập ra đạo “bí mật, chẳng được nói công khai với người 

khác!”  Do  đạo  ấy  “bí  mật”  nên  người  khác  chẳng  biết  nội  dung,  đều 

xúm xít đi theo đạo ấy như nhặng xanh bu theo mùi thối. Do trước khi 

được  truyền  trao  đạo  pháp,  [người  xin  nhập  đạo]  phải  thề  độc,  nên  kẻ 

ngu  dẫu  chết  cũng  chẳng  dám  phản  bội.  Hết  thảy  ngoại  đạo  trong  thế 

gian  đều  cậy  vào  hai  pháp  này  (tức  “chẳng  được  kể  với  người  khác  về 

pháp  mình  đã  được  truyền”  và  “thề  độc  sẽ  gặp  tai  ương  dữ  dội  nếu  bỏ 

đạo”)  để  truyền  khắp  thiên  hạ,  không  sao  diệt  được!  Nếu  bọn  chúng 

không có hai pháp này thì không một loại ngoại đạo nào có thể tồn tại 

trên thế gian được! Các ông may mắn thoát khỏi nẻo mê, trở về đường 

chánh, hãy nên giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, nghiêm túc tuân 

phụng Phật pháp. Pháp danh của hai ông Vũ và Tả được viết trong một 

tờ giấy khác, gởi cho hai người ấy mỗi người bốn gói sách thay cho lời 

khai thị, mong ông hãy nói rõ với bọn họ. Trong năm nay sẽ có hai lần 

gởi chừng đó cuốn sách nữa  (Ngày Mười Ba tháng Tám) 

310. Thư trả lời Tịnh Độ Tông Nguyệt San Xã 

Nhận  được  tờ  hoa,  khôn  ngăn  cảm  kích,  hổ  thẹn.  Tịnh  Tông  được 

chư vị hoằng dương sẽ khiến cho nhân dân khắp mọi giới đều được thấm 

nhuần  ân  trạch.  Quang  là  người  sẽ  mất  trong  sớm  chiều,  mắt  đã  quáng 

lòa, chẳng thể xem thư, viết chữ. Ngay như để viết lá thư dở tệ này, phải 

đeo  kính  lão  tám  mươi  hoa94,  rồi  lại  cầm  kính  lúp95  để  viết.  Vì  thế,  cự 

94 Tám mươi hoa (bát thập hoa) là thuật ngữ để chỉ mắt già bị viễn thị, chỉ nhìn vật được ở 

cách mắt đến 80cm, nhưng không đọc chữ được, phải đeo kính viễn thị để có thể nhìn gần, 

đọc được chữ. 

95 Nguyên văn “hiển vi kính”. Chữ “hiển vi” ở đây khác với chữ thuật ngữ “kính hiển vi” 

được  dùng  để  dịch  chữ  Microscope  hiện  thời.  Kính  hiển  vi  thời  ấy  chỉ  có  nghĩa  là  kính 

phóng đại, kính lúp (magnifier). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 122 of 327

tuyệt hết thảy những chuyện sai khiến bút mực. Nếu ngẫu nhiên có thư 

từ gì, chỉ đáp sơ sài mấy câu, mà cũng chẳng giữ lại bản nháp, do một 

mực  chẳng  giữ  lại  bản  sao.  Phật  Học  Thư  Cục  Bán  Nguyệt  San  ngẫu 

nhiên có đăng tải [những lá thư của Quang] cũng là do người nhận thư 

gởi đến, chứ Quang chưa hề gởi cho họ một lần nào, huống là hiện thời 

mắt đã lòa ư? Báo được in ra cũng đừng gởi tới, bởi chữ nhỏ chẳng thể 

đọc  được,  há  nên  biến  vật  hữu  dụng  thành  vô  dụng  ư?  Đơn  thỉnh  sách 

[do  quý  vị  gởi  tới]  đã  giao  cho  Hoằng  Hóa  Xã.  Hễ  gặp  ai  thỉnh  kinh, 

hoặc người thông hiểu văn tự trọn vẹn thì gởi kèm thêm trong gói sách, 

chắc  sẽ  có  hiệu  quả.  Còn  như  người  ở  nơi  ấy  rất  ít  giao  du  với  Quang 

nên chẳng thể [biết ai mà] chia ra tặng được. Xin quý vị thương tôi già 

nua, bệnh hoạn đang đợi chết mà đừng trách tội, cảm tạ khôn ngằn! 

311. Thư trả lời cư sĩ Dương Chân 

Đọc thư ông, biết tội ông thông đến tận trời! Nhưng cội nguồn tội ấy 

là do cha mẹ ông một mực nuông chiều [khiến ông] quen thói kiêu ngạo 

từ bé, chẳng hề răn dạy; đến khi tánh xấu đã thành hình mới tự hối hận. 

Đã  vô  ích  cho  con  mà  chính  mình  cũng  bị  tổn  hại!  Đấy  là  căn  bệnh 

chung  của  hết  thảy  mọi  người  trong  thế  gian  này.  Nay  nói  toạc  ra  với 

ông,  mong  ông  sẽ  sanh  được  con  cái  hiền  thiện.  May  là  đời  trước  ông 

còn có thiện căn, nửa chừng biết hối. Nếu đến chết vẫn không thay đổi 

thì  muốn  thoát  khỏi  địa  ngục,  chỉ  sợ  khó  mộng  thấy  được!  Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát  đại  từ,  đại  bi,  cứu  khổ,  cứu  nạn.  Do  ông  là  người  cực  bất 

hiếu, cực dâm đãng, nhất niệm chí thành xưng niệm liền được việc làm 

như ý. Những kẻ hủy báng Phật pháp, muốn diệt Phật pháp đúng là đã 

hãm  người  đời  sau  trong  thiên  hạ  vào  biển  khổ  mà  vẫn  nhơn  nhơn  tự 

đắc, khoe khoang công lao, hễ nghĩ tới liền khôn ngăn xót thương những 

kẻ ấy! 

Năm mười bốn, mười lăm tuổi, ông đã phung phí nguyên khí, mười 

năm qua dâm dục vô độ, tinh thần bị tổn thương kể sao cho xiết? Huống 

chi  lại  có  hai  người  vợ  trẻ!  Nếu  chẳng  biết  tiết  dục  thì  chẳng  những 

không thể sanh con mà còn đến nỗi đoản mạng chết yểu! Từ nay trở đi, 

hễ thấy phụ nữ của người khác hãy tưởng như mẹ, chị, em, con gái; xem 

hai  cô  vợ  của  chính  mình  như  đạo  hữu.  Ngày  thường  niệm  Quán  Âm, 

đêm đừng ngủ chung với hai cô vợ. Dưỡng cho thân thể được hồi phục 

mười phần rồi mới làm chuyện vợ chồng một lượt. Mỗi năm ăn ở với hai 

bà vợ một lần thì tình cảm vợ chồng ổn thỏa, mà đôi bên đều chẳng bị 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 123 of 327

tổn thương, chắc chắn sẽ sanh được con cái mũm mĩm, thông minh, tâm 

tánh hiền thiện, không bệnh, trường thọ, có thể làm rạng rỡ gia đình, làm 

khuôn mẫu cho người trong một làng. Nếu coi chuyện ân ái là điều vui 

thú thì chuyện vui chưa lâu, khổ lớn liền tới. Tinh khô, thân chết, không 

thuốc nào cứu được đâu! 

Lại  nên  đem  nghĩa  này  nói  với  hai  người  vợ,  mọi  người  cùng  giữ 

điều răn cấm này thì sẽ có nhiều con cái tốt đẹp, ba người bọn ông hạnh 

phúc  đến  già,  sống  thì  hưởng  Ngũ  Phước,  mất  sẽ  lên  chín  phẩm.  Nay 

gởi cho ông một bộ An Sĩ Toàn Thư, một cuốn Thọ Khang Bảo Giám, 

một cuốn Gia Ngôn Lục, một bộ Quán Âm Tụng, một cuốn Sức Chung 

Tân Lương. Trong bộ An Sĩ Toàn Thư có bốn tác phẩm: Đầu tiên là Âm 

Chất  Văn  Quảng  Nghĩa  giảng  rộng  về  ý  nghĩa  “đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều lành”; thứ hai là Vạn Thiện Tiên Tư [khuyên] kiêng 

giết; thứ ba là Dục Hải Hồi Cuồng răn dâm; thứ tư là Tây Quy Trực Chỉ 

khuyên tu Tịnh Độ. Quán Âm Tụng giảng rõ cặn kẽ sự linh cảm của đức 

Quán Âm. Hễ đọc Thọ Khang Bảo Giám sẽ chẳng dám không tiết dục. 

Gia Ngôn Lục giảng đầy đủ rõ ràng về những điều quan trọng trong tu 


trì.  Sách  này  trích  lục  những  điều  trọng  yếu  từ  bộ  Văn  Sao.  Đọc  Sức 

Chung Tân Lương sẽ có thể làm cho mẹ ông quyết định được vãng sanh 

Tây Phương. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Chân. Tông là gốc, là chủ; nghĩa 

là khởi tâm, động niệm, xử sự đều mong sao chân thật, chẳng dối. Chí 

thành,  không  dối  thì  mới  là  thiện  nhân  trong  thế  gian,  đấy  cũng  là  tư 

lương để xuất thế. Đặt pháp danh cho Lý thị là Tông Trinh, Hà thị pháp 

danh  là  Tông  Khiết.  Nữ  nhân  lấy  trinh  khiết  làm  đức,  huống  chi  niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương mà nếu chẳng lấy trinh khiết làm gốc thì thân 

tâm  ô  uế  chẳng  tịnh,  làm  sao  vãng  sanh  Tịnh  Độ  cho  được?  Ba  người 

bọn ông bầu bạn niệm Phật với mẹ, khuyên mẹ ông đừng cầu phước báo 

trời - người, mà hãy chuyên cầu vãng sanh Tây Phương. Nếu có thể giúp 

đỡ cho đạo nghiệp của mẹ thì là đại hiếu. Dùng hiếu hạnh ấy để trừ cái 

tội bất hiếu trước kia, ví như do đất vấp té thì cũng từ đất mà đứng dậy. 

Quang già rồi, mùa Đông năm ngoái ban đêm giảo duyệt sách dưới ánh 

đèn điện nên mắt bị tổn thương nặng nề. Xem thư, trả lời thư đều phải 

dùng cả kiếng lão lẫn kính lúp mới thấy lờ mờ. Từ nay về sau đừng gởi 

thư tới nữa, cũng đừng giới thiệu ai quy y, cũng đừng do thỉnh kinh sách 

từ Hoằng Hóa Xã mà tiện tay gởi thư cho Quang vì mục lực chẳng thể 

thù tiếp được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 124 of 327

312. Thư trả lời cư sĩ Huệ Thái 

Ban ngày giảo chánh đối chiếu những sách đã in và [đọc, trả lời] thư 

từ;  lại  có  những  người  xin  giám  định  [những  tác  phẩm  tính  in],  không 

rảnh rỗi cho lắm. Tụng niệm công khóa vào canh năm ban đêm khá nhọc 

nhằn. Ông chớ nên chớm lên ý niệm xuất gia. Tuổi tác đã cao rồi, chẳng 

thể tham học được, chẳng thể khổ hạnh được, ai lại nuôi dưỡng một đồ 

đệ già nua như ông? Tại gia nhất tâm niệm Phật, đối với quyến thuộc lẫn 

chính mình đều có lợi ích lớn lao; còn xuất gia thì quyến thuộc vĩnh viễn 

chẳng có ngày thoát khổ. Quang thề chẳng thâu nhận đồ đệ, đừng nghĩ 

tới chuyện ấy nữa! Hiện thời có Ngũ Đài, Nga Mi, Cửu Hoa ba bộ Sơn 

Chí cũng như Linh Nham Sơn Chí chưa được sắp chữ, ấn hành; đợi đến 

năm  sau  khi  các  sách  ấy  được  in  xong,  sẽ  đi  ở  ẩn  để  mong  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp. Nếu không, rốt cuộc sẽ chẳng có lúc nào được nhàn rỗi! Đã 

bảo  [Hoằng  Hóa  Xã]  gởi  cho  ông  ba  gói  sách,  đối  với  lá  thư  dài  (tức 

Một Bức Thư Trả Lời Khắp) hãy nên cung kính cẩn thận sao lại một bản 

để lưu truyền trong gia đình  (Ngày Hai Mươi Hai tháng Mười Một). 

313. Thư trả lời cư sĩ Huệ Chiêu

[Cho  tới]  tháng  Chạp  năm  ngoái,  do  phải  giảo  chánh  bộ  Lịch  Sử 

Thống  Kỷ  suốt  hơn  hai  tháng  để  [nhà  in]  làm  thành  hai  bức  Chỉ  Bản 

hòng in ra hai vạn bộ sách từ mỗi bức, ngõ hầu nhờ vào đây mà vãn hồi 

thế đạo nhân tâm. Đến ngày Hai Mươi tháng Chạp mới hoàn tất. Ngày 

hôm  sau  bị  cảm  lạnh,  nằm  bệnh  hơn  cả  tuần.  Nay  tuy  lành  bệnh,  tinh 

thần vẫn chưa hoàn toàn bình phục. Chẳng bao lâu nữa tôi sẽ ở ẩn, nên 

mới trình bày đại lược nguyên do. Trước đây, tôi đã bảo thầy Minh Đạo 

gởi mười gói sách, chắc ông đã nhận được rồi. 

Nói đến chuyện ông Mã quán tưởng hữu hiệu thì cũng là do ông ta 

kiệt  lòng  thành,  cạn  lòng  kính  mà  ra,  chứ  có  lạ  lùng,  đặc  biệt  gì  đâu! 

Do một mình ông Mã [quán tưởng] được tương ứng, ông bèn nẩy sanh 

ý  niệm  nghi  ngờ  đối  với  pháp  do  chư  tổ  Liên  Tông  thường  dạy  người 

(tức pháp Trì Danh) thì có còn đáng gọi là người tin Phật, tin Pháp được 

chăng?  [Phép]  Quán  Tưởng  vốn  do  đức  Phật  khai  thị,  nhưng  do  người 

đời thường chưa thể triệt để dứt bặt vọng tưởng, dùng cái tâm bộp chộp, 

lầm lạc muốn mau chứng đắc để tu Quán sẽ rất nguy hiểm. Đa số những 

kẻ xưa nay bị ma dựa là vì lẽ này. Vì thế, cổ đức nói : “Cảnh tế, tâm thô, 

 quán khó thành tựu, có thể dấy lên ma sự”,  chứ không phải là trọn chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 125 of 327

cho người khác tu Quán, cũng chẳng hề nói: “Tu Quán đều bị ma dựa!” 

Nay  vì  một  mình  ông  Mã  [tu  Quán]  hữu  hiệu  bèn  nghi  ngờ  lời  lẽ 

chân  thật  vì  người  của  chư  tổ  sư  từ  trước  đến  nay,  đủ  thấy  ông  và  các 

bạn  đều  thuộc  phường  “trọng  nay,  khinh  xưa!”  Có  kiến  giải  giống  như 

thế, ắt sẽ thấy lạ, nghĩ khác, tìm cầu những cái được gọi là “huyền diệu, 

đặc biệt, lạ lùng”. Mai sau có kẻ đề xướng những pháp huyền diệu cao 

siêu  khác  để  gạt  người,  [thốt]  lời  cuồng  vọng  “khiến  cho  [người  hành 

theo pháp ấy] có thể thành Phật đạo trong một thời gian ngắn”, chắc ông 

sẽ thuận theo lời hắn bỏ pháp này tu pháp ấy. Như bèo không rễ, bềnh 

bồng [trôi nổi] theo gió,  “tin đạo chẳng chuyên dốc, làm được gì đâu? 

” Khổng Tử đã sớm dự đoán điều này, cần chi Quang phải rườm lời nữa 

ư?  Chỗ  hay  của  ông  Mã  là  thành  khẩn.  Tuy  chẳng  biết  đến  nghi  thức 

phát nguyện, nhưng do quán niệm một trăm lẻ tám câu Phật hiệu, lại nói 

thêm câu “tiếp dẫn con đến Tây Phương” thì đấy chính là “có nguyện”. 

Nhưng cái kiểu kèm thêm như vậy để niệm, chớ nên bắt chước! Người 

đời nay hễ thấy một pháp nào hữu hiệu bèn chẳng buồn chọn lựa, hoàn 

toàn tập hành theo, đến nỗi chưa được lợi ích thật sự mà trước hết đã bị 

tổn hại lớn lao rồi! Ví như ăn quả dưa thì phải bỏ vỏ và hạt, không phải 

là hoàn toàn ăn hết, mà cũng chẳng phải là hoàn toàn bỏ hết. Đấy là do 

người  học  đạo  khéo  dụng  tâm  mà  thôi!  Xin  hãy  sáng  suốt  suy  xét  thì 

may mắn lắm thay! 

Hơn nữa, ông Diệp Chiếu Không trước đây có gởi thư đến, tôi vốn 

không  muốn  trả  lời.  Do  ông  ta  quen  biết  với  ông,  nên  hễ  ông  viết  thư 

liên lạc thì xin hãy chuyển lời đến cho ông ta. Quang là một Tăng tầm 

thường  chỉ  biết  cơm  cháo,  bị  cái  hư  danh  làm  phiền,  mười  mấy  năm 

qua  bận  bịu  vì  người  khác,  đến  nỗi  bỏ  lơ  Tịnh  nghiệp  của  chính  mình. 

Há nên đem câu chuyện “người cha chữa bệnh cho con trong kinh Pháp 

Hoa”  để  sánh  ví,  chẳng  sợ  mắc  lỗi  đem  phàm  lạm  thánh  ư?  Người  tu 

Tịnh  Độ  chú  trọng  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  chứ  chẳng  nên  chú 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 126 of 327

ý  tới  Bát  Xúc96  và  Lục  Diệu97  trong  cảnh  Định.  Nếu  do  công  phu  [mà 

những điều ấy] phát sanh thì cũng nên coi là bình thường, chớ nên sanh 

lòng  vui  sướng,  mừng  rỡ.  Nếu  không,  sợ  rằng  sẽ  tưởng  đấy  là  những 

chuyện thù thắng nhiệm mầu, đến nỗi ngược ngạo coi Tịnh nghiệp vốn 

là hạnh tu chánh yếu giống như chuyện thừa thãi. 

Chớ nên tự lầm lạc gánh vác chữ Y gồm ba điểm98, đấy chính là Tam 

Đức bí tạng Pháp Thân, Bát Nhã, Giải Thoát, bậc Sơ Trụ Bồ Tát trong 

Viên Giáo mới có thể chứng được chút phần, chỉ có Phật mới có thể triệt 

chứng viên mãn. Ông là hạng người nào mà dám ăn nói lớn lối quá phận 

vậy? Nên biết rằng “dẫu thấy Lý ngang với chư Phật thì tu trì vẫn phải 

96 Bát Xúc: Theo Ma Ha Chỉ Quán (quyển chín), khi sắp đắc Sơ Thiền, trong thân sanh ra 

tám thứ cảm xúc:

1) Động Xúc: Lúc ngồi Thiền, đột nhiên thân thể rung động. 

2) Dưỡng Xúc: Thân đột nhiên ngứa ngáy. 

3) Khinh Xúc: Thân thể đột nhiên cảm thấy nhẹ bổng như mây, như bụi, có cảm giác như 

đang bay lơ lửng. 

4) Trọng Xúc: Đột nhiên cảm thấy thân nặng như tảng đá, chẳng thể cử động được chút nào. 

5) Lãnh Xúc: Đột nhiên thân lạnh buốt. 

6) Noãn Xúc: Đột nhiên thân nóng như lửa. 

7) Sáp Xúc: Đột nhiên cảm thấy thân thô rít như da, như gỗ. 

8) Hoạt Xúc: Đột nhiên cảm thấy thân trơn mịn như sữa. 

Nguyên nhân là do khi sắp đắc Sơ Thiền, cực vi của thượng giới nhập vào cực vi của Dục 

Giới, hai thứ xen lẫn nhau, khiến cho Tứ Đại phát động cuồng loạn. Người không hiểu tình 

trạng này sanh lòng kinh sợ, sẽ sanh bệnh, huyết mạch đi loạn đường, dễ phát cuồng. 

97 Lục Diệu Môn là pháp do tông Thiên Thai đề xướng. Chữ Diệu chỉ cho Niết Bàn. Do có 

sáu  cửa  để  nhập  Niết  Bàn  nên  gọi  là  Lục  Diệu  Môn,  tức  sáu  phép  Thiền  Quán.  Theo  Lục 

Diệu Pháp Môn và Pháp Giới Thứ Đệ Sơ Môn (quyển thượng) thì Lục Diệu Môn là:

1) Sổ Tức Môn: Đếm hơi thở từ một đến mười để nhiếp tâm nhằm nhập định. 

2) Tùy Tức Môn: Chú tâm nơi hơi thở ra vào, chẳng cần đếm số. 

3) Chỉ Môn: Ngưng lặng các vọng niệm để khởi Thiền Định. 

4) Quán Môn: Quán Ngũ Ấm hư vọng, phá trừ các vọng kiến điên đảo, nhằm khai phát Vô 

Lậu Phương Tiện Trí. 

5) Hoàn Môn: Quay trở lại quán tâm, biết cái tâm quán ấy không thật nên Ngã Chấp tự mất, 

Vô Lậu Phương Tiện Trí tự nhiên tỏ rạng, tự nhiên đoạn Hoặc chứng Chân. 

6) Tịnh Môn: Không có tâm trụ trước, lắng bặt thanh tịnh, Chân Minh Vô Lậu Trí nhờ đây 

tự phát hiện, tự nhiên đoạn Hoặc chứng Chân. 

Ba môn đầu thuộc Định, ba môn sau thuộc Huệ. 

98 Theo Đại Bát Niết Bàn Kinh Huyền Nghĩa, quyển thượng. Chữ Y gồm ba điểm hợp thành, 

xếp  thành  hình  tam  giác  có  đỉnh  nhọn  quay  xuống  dưới,  cho  nên  thường  được  dùng  để  ví 

với “chẳng một, chẳng khác, chẳng trước, chẳng sau”. Chữ Y do đó được dùng để ví cho ba 

đức của Niết Bàn là Pháp Thân, Bát Nhã và Giải Thoát. Ba đức này hợp thành Thật Nghĩa 

của Niết Bàn như chữ Y do ba điểm hợp thành, mà ba điểm này tách rời không thành chữ Y 

cũng như không thể nào tìm Niết Bàn ngoài ba đức này. Ngoài ra, chữ Y còn được dùng để 

ví với Tam Bồ Đề (Thật Tánh, Thật Trí, Phương Tiện) hoặc Tam Phật Tánh (Chánh Nhân, 

Liễu Nhân, Duyên Nhân), hoặc Tam Bảo, hoặc Tam Đạo (Khổ, Phiền Não, Nghiệp) v.v…

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 127 of 327

noi  theo  sự  tướng  phổ  biến”  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  chấp  Lý  phế  Sự, 

rớt vào hầm sâu “bác không nhân quả” không đáy, mênh mông như hư 

không. 

Ba đứa con của ông muốn được đặt pháp danh, nay với mỗi đứa đều 

lấy một chữ [từ tên ngoài đời] để đặt. Tân Đường pháp danh là Đức Tân, 

Ung Đường pháp danh là Đức Ung, Hy Đường pháp danh là Đức Hy. Có 

thể mỗi ngày đều làm cho đức ấy được mới sẽ đoạn được tham - sân - si, 

dứt tuyệt giết - trộm - dâm, tam nghiệp thanh tịnh. Ung (雍) là hòa, đôn 

đốc luân thường, tu trì Tịnh nghiệp, dùng tâm chí thành để mong thành 

thánh, thành hiền, đấy chính là Phật pháp hòa hợp với pháp thế gian, tâm 

mình đều hòa cùng tâm thánh hiền. Hy (熙) có nghĩa là ánh sáng, sáng 

sủa. Tận lực trừ Phiền Hoặc, chẳng để nó ngăn lấp tự tâm thì lương tri, 

Chân  Như  sẵn  có  đều  được  hiện  rõ.  Đối  với  những  điều  khác,  hãy  bảo 

các cháu đọc kỹ Gia Ngôn Lục sẽ tự biết. Vì vậy, chẳng cần nói nhiều. 

Tụng  bốn  mươi  tám  nguyện  [của  kinh  Vô  Lượng  Thọ]  hay  chương 

giảng về phép Quán Chín Phẩm [vãng sanh trong Quán Kinh] tùy ý thích 

của mỗi người, dùng hay không tùy ý. Nói chung, người niệm Phật coi 

mọi chuyện đơn giản là điều hay. Nếu bày vẽ đủ mọi hành nghi quá lố, 

chắc  sẽ  bị  mệt  mỏi.  Pháp  không  có  tướng  nhất  định,  chớ  nên  cố  chấp, 

cũng chớ nên tràn lan hỗn loạn, chỉ chú trọng sao cho được lợi ích, phù 

hợp căn cơ. 

314. Thư trả lời cư sĩ Trí Viên 

Thư nhận được đầy đủ. Bưu phiếu mười đồng đã nhận được rồi. Đợi 

sau này sẽ châm chước gởi các loại sách cho ông. Vãng sanh Tịnh Độ cố 

nhiên quý ở chỗ tu lâu dài, nhưng điều quan trọng là chí nguyện quyết 

định  chẳng  thay  đổi.  Kẻ  suốt  đời  niệm  Phật  mà  tâm  thường  mong  cầu 

phước báo trời người dẫu có tinh tấn, nhưng vì tâm nguyện vẫn còn lưu 

luyến cõi Sa Bà này, làm sao có hy vọng sanh về Cực Lạc cho được? Vì 

thế,  biết  Tín  -  Nguyện  thật  sự  là  căn  cứ  lớn  lao  để  chúng  ta  vãng  sanh 

Tây Phương. 

Cảnh tượng lúc Trương Đức Du lâm chung rất tốt, một là do chính 

ông ta có chí hướng quyết định, hai là vì được mọi người trợ niệm, may 

mắn không bị ai phá hoại [chánh niệm]. Hạng người này công hạnh rất 

cạn, nếu không được trợ niệm, lại còn có kẻ phá hoại, sẽ không hy vọng 

gì  vãng  sanh  được!  Lâm  chung  trợ  niệm  rất  tốt,  nhưng  trong  lúc  bình 

thường cần phải đem lợi ích của trợ niệm khi lâm chung, họa hại do phá 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 128 of 327

hoại  chánh  niệm,  nói  với  hết  thảy  mọi  người,  khiến  cho  các  con  cháu 

quyến thuộc đều giúp đỡ ta, chẳng đến nỗi phá hoại. Thỉnh người khác 

trợ niệm thì có khi họ không có sức để làm được, nếu quyến thuộc biết 

tường tận [lợi ích của việc trợ niệm] thì có lợi lớn lắm! 

315. Thư trả lời cư sĩ Hạng Trí Nguyên 

Nhận  được  thư,  biết  ngôn  hạnh  vẫn  chẳng  lui  sụt,  an  ủi  lắm!  Cuốn 

Nhật  Ký  Tu  Trì  rất  hay.  Ông  Đào  Tụng  Minh  ở  Vô  Tích  lập  hơn  một 

trăm  Liên  Xã,  tặng  cho  mỗi  người  một  cuốn.  Mỗi  cuốn  là  mười  hai 

trang, ghi rõ các ngày. Dưới mỗi ngày đều ghi kinh, chú, Phật hiệu   (nữ 

 nhân  có  mười  tám,  mười  chín  [người  ghi  danh],  nam  nhân  chỉ  có  mười  một,  mười 

 hai) 99.  Ở  đây  do  nhiều  người  nên  không  thể  ghi  ra  tường  tận  được.  Lập 

biểu đồ theo hàng ngang, dưới mỗi ngày để ra mấy dòng để ghi thì cũng 

là  pháp  phương  tiện  để  dẫn  dụ  người  khác  tinh  tấn.  Lời  thuật  Duyên 

Khởi được khắc ở đầu [cuốn Nhật Ký Tu Trì] khá hữu ích. 

Đối  với  câu  hỏi  về  “giác  hải”  (biển  giác)  [được  nêu  ra]  trong  sách 

Nhập Phật Vấn Đáp, nếu luận trên mặt gốc thì một còn chưa thể được, 

nói chi đến vô lượng! Nếu ước theo lợi ích thật sự khác biệt do thọ dụng 

từ biển giác qua những gì đã chứng được và chưa chứng của mỗi người 

thì cũng chẳng thể nói là “chỉ một không hai” được100! Ví như hư không 

vốn không có hai, do những vật có tánh chất ngăn ngại xen cách nên trở 

thành chỗ này, chỗ kia khác biệt, nhiều khôn kể xiết! Nếu bỏ những thứ 

có tánh chất gây ngăn ngại đi, sẽ trở lại [tình trạng] không có đây - kia. 

Tâm  tánh  của  chúng  sanh  và  Phật  không  hai;  do  chúng  sanh  mê  chưa 

ngộ, đủ mọi thứ chấp trước, nên trong một biển giác thành ra ngăn cách, 

trở ngại, biến thành biển nghiệp. Đoạn sạch được phiền não, giống như 

dẹp sạch mọi vật có tánh chất gây ngăn ngại, sẽ thành “hư không chẳng 

hai”! Vì thế, kinh Hoa Nghiêm dạy:   “Thập phương chư Như Lai, đồng 

99 Đây là một hình thức khích lệ tu trì. Nhật Ký Tu Trì ghi những điều phát nguyện tu trì của 

các liên hữu trong liên xã. Mỗi trang là một tháng, ghi rõ trong mỗi ngày trong tháng ấy, ai 

phát nguyện tụng bao nhiêu biến kinh nào, niệm bao nhiêu biến chú nào đó, hoặc niệm bao 

nhiêu câu Phật hiệu. 

100  Ý  nói:  Xét  đến  rốt  ráo  về  mặt  bản  thể  thì  giác  ngộ  chỉ  là  một,  sự  giác  ngộ  rốt  ráo  của 

Phật và chúng sanh giống hệt như nhau không hai, không khác nên nói là “một còn chưa thể 

được”, tức là không còn phân biệt, đối đãi nên ngay cả sự giác ngộ cũng không thấy có. Hay 

nói cách khác, không thấy có sự giác ngộ của Phật và của chúng sanh nên nói “một còn chưa 

thể  được”.  Nếu  xét  theo  mặt  Sự,  tùy  trình  độ  tu  chứng,  căn  cơ,  chấp  trước,  mức  độ  đoạn 

phiền não của mỗi người mà thấy sự giác ngộ có nhiều từng cấp, nhiều đến vô lượng nên gọi 

là “biển giác”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 129 of 327

 cộng  nhất  Pháp  Thân,  nhất  tâm,  nhất  trí  huệ.  Lực  vô  úy  diệc  nhiên”  

(Mười phương chư Như Lai cùng chung một Pháp Thân, một tâm, một 

trí huệ. Lực, vô úy cũng thế). Ba pháp “tâm, Phật, chúng sanh” không sai 

biệt; cái sai biệt chính là tướng huyễn vọng, chứ không phải là bản thể. 

Người đời sau đông đúc là do sanh sôi đông đảo, chứ không phải do 

trì  Ngũ  Giới,  gieo  thiện  căn  mà  đông!  Cổ  nhân  nói:   “Nhất  nhân  sanh 

 nhị  nhân,  thập  thế  nhất  thiên  đinh”   (Một  người  sanh  hai  người,  mười 

đời  thành  ngàn  kẻ),  sao  không  nhiều  cho  được?  Phật  dạy   “thân  người 

 khó được”;  trong khoảng [rộng] một thước từ mặt đất cho đến tận trời, 

những chúng sanh trong ấy nhiều hơn số người trong Tứ Thiên Hạ. Có 

những chúng sanh từ ác đạo thoát ra, do từ thiên giới giáng xuống, chẳng 

biết là bao nhiêu! Xưa kia con người ít ỏi là vì duyên để sanh trưởng ít 

ỏi. Nay con người đông đúc là do duyên để sanh trưởng nhiều. Chớ nên 

nói: “Do con người nhiều hơn xưa, tức là vì hiện thời có nhiều người trì 

giới mà được nhiều như thế!” Chẳng biết những loài trùng nhỏ xíu noãn 

- thai - thấp - hóa trong lục đạo nhiều vô lượng. Huống chi còn có những 

chúng sanh trong quỷ đạo ư? Huống chi còn có kẻ ở trong địa ngục nữa? 

Vì thế, mới nói:  “Phật quán nhất bát thủy, bát vạn tứ thiên trùng”  (Phật 

xem một bát nước, tám vạn bốn ngàn trùng). Sao ông lại mang tri kiến 

lệch lạc như thế? 

Quang  già  rồi,  trong  khoảng  Xuân  -  Hè  năm  nay  còn  có  mấy  thứ 

sách cần phải in. Ngày Hai Mươi Ba sẽ xuống núi qua Thượng Hải, ngụ 

tại  chùa  Thái  Bình.  Đến  tháng  Sáu  trở  về  núi  ở  hết  Hè,  tháng  Bảy  lại 

xuống  núi  chẳng  trở  về  nữa.  Tháng  Tám,  tháng  Chín,  việc  in  sách  kết 

thúc liền diệt tung tích, ẩn náu lâu dài. Do mấy năm qua, hằng ngày chỉ 

bận bịu thù tiếp thư từ, gần đây tinh thần ngày một giảm, chuyện thù tiếp 

ngày càng nhiều. Nếu chẳng đi theo một đường lối khác thì chưa bận tới 

chết sẽ trọn không có lúc nào ngớt được, vô ích cho người, tổn hại cho 

mình,  há  chẳng  đáng  buồn  lắm  ư?  Không  có  chuyện  gì  thì  chẳng  cần 

phải gởi thư đến. Mấy tháng tới đây tôi đều ở tại chùa Thái Bình nơi bến 

Trần  Gia,  Thượng  Hải.  Tới  tháng  Tám,  tháng  Chín,  sẽ  không  nói  được 

địa chỉ [nhất định] nào! 

316. Thư trả lời cư sĩ Lưu Huệ Xước

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 130 of 327

Lệnh từ pháp danh là Đức Ý, thứ từ101 pháp danh là Đức Trinh. Ý (懿

)  có  nghĩa  là  đức  tốt  đẹp,  có  thể  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương, làm bậc thầy khuôn mẫu cho chốn khuê các thì mới là Đức Ý. 

Trinh (貞) có nghĩa là “kiên định, chẳng thể chuyển dời”. Thủ tiết gọi là 

Trinh, thì đấy là cái Trinh nhỏ nhoi. Nhất tâm niệm Phật, quyết chí cầu 

sanh Tây Phương, mặc cho tri thức dạy tu các pháp khác đều chẳng đổi 

chí này thì mới gọi là Đức Trinh. Hãy nên nỗ lực tu trì hòng thoát được 

đời ác Ngũ Trược này. Nếu không, nỗi khổ đời sau chẳng nỡ nói cặn kẽ 

được! Cả nhà hãy nên ăn chay niệm Phật để đề xướng [pháp môn Tịnh 

Độ] tại Thanh Hải. 

Niệm  Phật  mà  hết  sức  mong  mỏi  [được  ở  nơi  nào]  vắng  lặng  thì 

chẳng  hợp  lẽ  cho  lắm.  Có  căn  bệnh  sợ  ồn  ấy,  nay  đã  phát  hiện  tướng 

bệnh  rồi.  Nếu  vẫn  cứ  như  thế,  lâu  ngày  về  sau  sẽ  không  có  thuốc  nào 

chữa được! Hãy nên đối với ồn ào hay lặng lẽ đều [cảm thấy] như nhau, 

đang  tịnh  cũng  chẳng  sợ  náo  nhiệt  xảy  tới,  trong  lúc  náo  nhiệt  tâm  ta 

vẫn yên tịnh, chẳng sanh chán ghét, sẽ chẳng phát sanh ma sự “kinh sợ, 

nhàm chán”. Nếu chẳng gấp sửa đổi, sau này sẽ phát cuồng. Niệm Phật 

mà sanh lòng đau thương thì cũng là tướng lành, nhưng chớ để thường 

xuyên như thế. Nếu thường để như thế ắt sẽ bị ma đau buồn dựa vào. Ma 

đau buồn đã dựa vào thì sẽ suốt ngày đau buồn, hoặc đến nỗi chết đau 

đớn. Những tình huống này đều là do chẳng khéo dụng tâm mà ra. Đỉnh 

đầu đau ngứa là vì căng thẳng tinh thần quá mức, tâm hỏa bốc lên mà ra. 

Hãy  nên  nhất  tâm  tịnh  niệm,  tuyên  nói  với  khắp  cả  làng,  thường  niệm 

ở chỗ đông người thì chẳng mấy chốc những chuyện kinh sợ, đau lòng, 

ngứa ngáy sẽ bị tiêu diệt! 

317. Thư trả lời cư sĩ Lý Huệ Tài

Nếu  quả  thật  đúng  như  ông  đã  nói  thì  em  trai  ông  chắc  chắn  vãng 

sanh. Song thân ông hãy nên sanh lòng vui mừng lớn lao, nhất tâm niệm 

Phật, cầu mau được vãng sanh. [Cõi Sa Bà này là] thứ địa ngục sống đủ 

muôn điều ác không có cách gì để thoát khỏi được! Hãy nên nghĩ: Con 

cái đã nêu gương sanh về Tây Phương ngay trong đời này, ta vẫn chẳng 

nhất tâm niệm Phật để theo con ra đi, cứ muốn ở lại làm người trong thứ 

địa ngục sống đủ muôn điều ác này; sao mà chẳng biết tốt - xấu đến tột 

cùng như thế? Xin hãy đưa lời lẽ này cho song thân ông đọc, ông cũng 

101 Lệnh từ: tiếng gọi mẹ của người khác với ý kính trọng. 

Thứ từ: Mẹ kế. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 131 of 327

nên tùy duyên sống qua ngày chuyện gì bỏ qua được thì bỏ qua, đừng lo 

sầu trước để rồi bị tổn hại, chẳng ích lợi gì đâu!  (Ngày Mười Hai tháng Tư 

 năm Dân Quốc 29 - 1940)

318. Thư trả lời cư sĩ Trịnh Cầm Tiều 

Ông tuổi đã sáu mươi lăm, đã hai lần thọ giới mà vẫn chưa ăn chay, 

tức là chỉ biết vị ngon của thịt, chẳng biết mối họa khốc liệt của thịt. Lúc 

ăn  tuy  ngon,  thử  nghĩ  đến  nỗi  khổ  lúc  phải  đền  trả,  ắt  sẽ  chẳng  nuốt 

xuống  được!  Nay  ông  đừng  ăn  mặn  nữa,  hãy  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu 

sanh  Tây  Phương.  Nếu  tuổi  thọ  chưa  hết  sẽ  mau  được  lành  bệnh.  Tuổi 

thọ  đã  tận  liền  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Hễ  sanh  về 

Tây Phương thì liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, so với sanh lên 

trời  làm  thiên  đế,  thiên  vương  còn  cao  trỗi  hơn  vô  lượng,  vô  biên  lần! 

Bởi  lẽ,  phước  trời  sẽ  có  lúc  hết,  nên  cần  phải  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương.  Hễ  sanh  về  Tây  Phương  sẽ  tấn  tu  dần  dần,  quyết  định  thành 

Phật, chớ nên sợ chết. Hễ có bệnh liền nguyện vãng sanh, nếu tuổi thọ 

chưa hết sẽ mau được chóng lành. 

Nếu sợ chết chỉ cầu lành bệnh thì tuổi thọ đã hết vẫn phải chết, quyết 

khó  được  vãng  sanh!  Khuyên  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương 

chính là thành tựu cho người ta thành Phật. Ông chớ nên vì tri kiến phàm 

phu  của  chính  ông  mà  sanh  lòng  ngờ  vực  chẳng  tin.  Quang  nghĩ  ông 

đang bệnh nên tâm không yên, cầu Quang cứu ông, nên mới nói với ông 

lời này. Nếu vẫn không tin thì Phật cũng chẳng thể cứu được ông đâu! 

Vì sao vậy? Những gì Quang vừa nói vốn lấy từ những lời Phật đã dạy 

trong  kinh,  chẳng  qua  trích  lấy  ý  nghĩa  để  nói  đại  lược  mà  thôi,  đừng 

tưởng  rằng  Quang  bỗng  dưng  bịa  chuyện.  Sau  khi  ông  lành  bệnh  rồi, 

hãy nên đọc khắp các kinh điển Tịnh Độ sẽ tự biết rõ. Nếu sanh về Tây 

Phương thì mỗi điều sẽ được chứng minh, Quang chẳng lừa dối ông. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Minh, nghĩa là dùng Phật huệ để 

thấu hiểu giáo lý hòng tu pháp môn Tịnh Độ. Đức Phật nói hết thảy pháp 

môn  tuy  cao  sâu  huyền  diệu,  viên  đốn,  thẳng  chóng,  nhưng  đều  phải 

đoạn sạch Phiền Hoặc mới có thể liễu sanh thoát tử. Nếu đoạn chưa sạch 

thì vẫn chẳng thể liễu được; huống hồ kẻ hoàn toàn chưa đoạn được ư? 

Chỉ  có  pháp  môn  Niệm  Phật  cậy  vào  Phật  từ  lực,  nếu  có  lòng  tin  chân 

thành, nguyện thiết tha, chí thành niệm Phật, không một ai chẳng được 

vãng sanh; nhưng kẻ niệm Phật thì nhiều, người vãng sanh lại ít là vì ngu 

si vô tri chỉ cầu phước báo trời - người trong đời sau, hoặc chẳng sanh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 132 of 327

lòng hổ thẹn, thường làm chuyện bất hiếu, chẳng từ, bất trung, bất nghĩa 

v.v…  là  vì  tâm  trái  nghịch  với  Phật  mà  ra.  Lỗi  ở  nơi  chính  mình,  nào 

phải Phật chẳng từ bi! 

Nếu trước khi người ấy chưa phát tâm niệm Phật từng làm các điều 

ác, nay đã niệm Phật hãy nên sanh lòng hổ thẹn lớn lao, thống thiết sửa 

đổi lỗi trước thì cũng có thể quyết định vãng sanh. Phật coi chúng sanh 

hệt như con ruột; nhưng con cái chẳng nghe lời cha mẹ dạy, cha mẹ cũng 

chẳng  làm  sao  được!  Chúng  sanh  nếu  chịu  sửa  lỗi  hướng  thiện  niệm 

Phật, chắc chắn lúc lâm chung sẽ được Phật rủ lòng đích thân tiếp dẫn. 

319. Thư trả lời cư sĩ Nghê Văn Khanh

Đọc  lá  thư  ông  gởi  cho  thầy  Diệu  Chân,  [biết  ông]  không  thể  ăn 

cơm, chỉ ăn được cơm lúa mạch hay Mạn Đầu. Chưa đáng coi là bệnh, 

sao lại phải cầu thuốc Tây, thuốc Tàu trị bệnh? Ông nói mỗi ngày tụng 

kinh  Địa  Tạng  một  cuốn,  nay  lại  muốn  thầm  đọc  kinh  Pháp  Hoa  một 

cuốn. Nếu tinh thần sung túc thì được; nếu không, hãy chuyên lấy Phật 

hiệu  để  thay  thế  cho  kinh,  sẽ  đỡ  tốn  tâm  lực  nhiều  lắm.  Quyến  thuộc 

trong  nhà  ông  vẫn  muốn  ông  ngả  mặn,  đáng  gọi  là  “si  dại  đến  cùng 

cực!” Ông vẫn cần phải nghiêm túc răn nhắc họ về lợi ích do được trợ 

niệm lúc lâm chung và những họa hại vì tắm rửa, thay quần áo sẵn, khóc 

lóc. Nếu không, chắc sẽ đến nỗi trở thành thể hiện lòng hiếu kiểu “tình 

yêu của La Sát nữ” thì ông lẫn họ đều mắc họa thật sự. Chuyện này phải 

thường nói cho họ nghe quen tai. 

Hiện  thời  ông  hãy  bảo  con  cái,  dâu,  cháu  sớm  tối  bầu  bạn  niệm 

Phật với ông. Niệm đã quen thì mới hòng nhờ cậy họ trợ niệm khi lâm 

chung. Nếu không, theo như lời Vương Thiếu Hồ, Châu Thạch Tăng đã 

kể, sợ họ sẽ do một niềm hiếu tâm mà phá hoại [chánh niệm của ông]: 

Họ chẳng làm chuyện “đẩy xuống giếng rồi lại còn hè nhau vần tảng đá 

to  quăng  xuống”,  quyết  chẳng  cam  tâm!  Con  hiếu  cháu  hiền  trong  thế 

gian  nếu  chẳng  biết  Phật  pháp  thì  trong  ngàn  người  trọn  chẳng  có  một 

ai không hiếu thuận kiểu đó! Điều này trọn chẳng khác gì La Sát nữ bảo 

người bị nó ăn thịt: “Ta yêu ngươi nên ăn thịt ngươi”. La Sát nữ do yêu 

thương mà ăn thịt, coi đó là tình yêu thật sự. Quyến thuộc vô tri do hiếu 

thảo mà buộc ông ngã mặn, do lòng hiếu mà tắm rửa, thay quần áo sẵn, 

khóc  lóc,  khiến  cho  người  sắp  qua  đời  hoàn  toàn  mất  chánh  niệm,  vứt 

sạch công lao niệm Phật. Vốn có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập 

thánh, nhưng [những hành động vô tri ấy] ắt sẽ khiến cho thánh cảnh đã 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 133 of 327

hiện lại bị diệt mất, lại còn [khiến cho người đã khuất] phải đọa trong ba 

ác đạo địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh thì mới chịu dừng tay. Đấy chính là 

lòng hiếu lớn lao đặc biệt của quyến thuộc vô tri. 

Ông  Trần  Phi  Thanh  sắp  chết,  con  trai  ông  ta  gởi  thư  đến,  Quang 

nói về lợi ích của việc trợ niệm khi lâm chung và họa hại do phô trương 

bày vẽ. May là con ông ta làm theo lời Quang bảo, nên ông ta mất rất tốt 

đẹp. Ba ngày trước [khi ông ta mất], họ nhận được thư Quang, [khi ấy] 

thần thức ông ta đã không còn tỉnh táo nữa, thường nói sảng. Trong thư 

Quang  gởi  đến  có  kèm  theo  một  ít  tro  hương  đã  được  gia  trì  bằng  chú 

Đại Bi, họ liền pha nước cho ông ta uống, thần thức liền sáng suốt. Họ 

bèn trợ niệm cho ông ta. Ông ta còn lần chuỗi niệm theo, niệm đến khi 

đã tắt hơi một lúc lâu mà tay vẫn còn lần chuỗi. Quang cũng bảo con ông 

ta: “Những kẻ hiếu thảo với cha mẹ trong cõi đời quá nửa đều giống như 

lòng yêu thương của La Sát nữ. Nếu các vị chịu làm theo lời tôi thì mới 

là lòng hiếu thật sự!” Lời Quang nói rất khích liệt, nên hai đứa con ông 

ta cũng khá cảm động. Nay tôi lại muốn cho con cái dâu cháu của ông 

đều  giống  như  hai  người  con  ông  Trần  Phi  Thanh  nên  mới  lược  thuật 

như trên. 

Bệnh của ông chẳng cần biết nặng nề đến đâu, hãy uống nước [pha 

bằng] tro hương chắc sẽ được lành. Nếu chẳng lành, cần gì cứ nhất định 

phải ăn cơm? Cháo lúa mạch so ra bổ dưỡng hơn cháo gạo, Mạn Đầu102 

là thứ người phương Bắc ăn thay cơm mỗi ngày, há đáng để bận tâm ư? 

Đối  với  chuyện  phát  nguyện  cầu  lành  bệnh,  chắc  sẽ  được  như  nguyện. 

Dẫu  không  được  như  nguyện,  cũng  chớ  nên  đâm  ra  si  dại  cố  cầu;  chỉ 

sợ đâm ra bị tổn hại, vô ích! Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối mà 

niệm.  Chuyện  thế  gian  mỗi  mỗi  đều  toàn  thân  buông  xuống  hết!  Nếu 

quyến thuộc [của ông] giống như con ông Trần Phi Thanh, ông sẽ quyết 

định  được  vãng  sanh.  Nếu  có  ý  niệm  sanh  trong  cõi  trời  cõi  người  thì 

102 Mạn Đầu (thường được biết dưới tên gọi Mằn Thầu) là một thứ bánh bao không nhân, có 

hình dáng như một miếng bột cuộn tròn lại, thường dùng để ăn như cơm hằng ngày ở Hoa 

Bắc. Từ thời Xuân Thu, người Hoa đã lấy lúa mì cho lên men, vo tròn lại đem hấp ăn, gọi là 

Di Thực. Đến thời Hán, do đã có cối xay, lúa mì được xay thành bột, mới phổ biến lối làm 

bánh  bằng  bột  mì.  Tương  truyền  Mạn  Đầu  do  chính  Gia  Cát  Lượng  (Khổng  Minh)  chế  ra 

khi đem quân vượt sông Lô Thủy để đánh Mạnh Hoạch. Theo sự mê tín thời đó, hễ đại quân 

vượt sông phải dùng đầu người tế thủy thần để xin phép. Gia Cát Lượng liền sai quân lính vò 

bột mì ủ men thành bánh bao, bên trong nhồi thịt heo, ném xuống sông giả làm đầu người để 

lừa thủy thần. Do vậy bánh bao được gọi là Mạn Đầu (謾頭: Mạn (謾) là lừa dối). Dần dần 

Mạn Đầu (謾頭) được viết thành Mạn Đầu (饅頭) và là từ ngữ để chỉ chung các loại bánh 

bao. Đến đời Tống, Mạn Đầu chỉ còn có nghĩa là loại bánh bao không nhân, còn loại có nhân 

được gọi là Bao Tử hoặc Đại Bao. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 134 of 327

Tây Phương sẽ chẳng có phần đâu; bởi lẽ, tâm sanh tử đã quá sức thuần 

thục, một sức nhỏ như mảy lông ấy vẫn có thể cự lại cái tâm liễu sanh 

tử nặng ngàn cân. Viết ra điều này [để] xin ông sáng suốt suy xét!  (Ngày 

 Mười Bốn tháng Mười năm Dân Quốc 27 - 1938) 



320. Thư trả lời cư sĩ Long Trí

Đọc thư ông gởi tới, biết những người có đủ chánh tri kiến trong cõi 

đời quá sức là ít. Lại biết: Có người đề xướng thì những ai đã có thiện 

căn từ đời trước đều được mở mang chánh tri kiến. Ông từ Đồng Thiện 

Xã [thoát ra], lại dự vào Kim Đan Đạo103, nếu chẳng gặp được kinh Phật 

thì suốt đời làm đạo sư của ngoại đạo, nguy hiểm thay, may mắn thay! 

Do xem kinh Phật, lại gặp pháp môn Tịnh Độ, có thể nói là chẳng uổng 

kiếp sống này, chẳng phí dịp gặp gỡ này. Nay lại làm cho cha mẹ và các 

quyến thuộc cùng tu Tịnh nghiệp, cùng sanh Tịnh Độ, đáng gọi là “đại 

hiếu, tôn kính cha mẹ, chẳng thiếu lòng hiếu thảo” vậy! 

Người quy y lần này tổng cộng là ba mươi bốn người, ông phải bảo 

họ đều kiêng giết, ăn chay, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. 

Người học Phật phải chuyên chú giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều 

lành, giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt lành, dùng những 

điều  này  để  tự  hành,  lại  còn  đem  dạy  người,  thì  sống  sẽ  là  học  trò  của 

hiền thánh, mất về cõi nước Như Lai. Hiện thời thế đạo đã loạn đến tột 

cùng, cội gốc là do mọi người chẳng nói đến nhân quả, vì thế trở thành 

cuộc đại loạn bậc nhất kể từ khi có trời đất tới nay! 

Hiện thời, suy tính kế sách, bất luận là ai đều phải hiểu nhân rõ quả. 

Hiểu rõ nhân quả sẽ chuyển tàn sát lẫn nhau thành duy trì lẫn nhau. Nếu 

không, cha mẹ có đại ân mà còn muốn giết, huống là những kẻ khác ư? 

Quang  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân 

 thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh, là diệu 

103 Kim Đan Đạo có tên nguyên thủy là Tại Lý Hội, vốn là một chi phái của Bạch Liên Giáo, 

do  Dương  Lai  Như  sáng  lập  tại  huyện  Tức  Mặc  tỉnh  Sơn  Đông  vào  cuối  đời  Thanh,  chủ 

trương “dung hợp Tam Giáo thành nhất thể”, vay mượn giáo nghĩa của Tam Giáo, chủ yếu 

tu  tập  vận  khí,  luyện  đan,  ăn  chay,  kiêng  rượu,  cấm  hút  thuốc  phiện.  Giáo  phái  này  mượn 

danh  nghĩa  tôn  giáo  nhằm  lập  hội  kín  chủ  trương  quy  tụ  nông  dân  để  phản  Thanh  phục 

Minh. Năm Quang Tự 17 (1891), thủ lãnh Dương Duyệt Xuân đã lãnh đạo tín đồ phát động 

khởi nghĩa tại Bình Tuyền, Kiến Xương, Xích Phong v.v… thiêu hủy nhà thờ Thiên Chúa, 

đánh giết các giáo sĩ, đánh phá quân triều đình. Sau khi bị triều đình nhà Thanh đàn áp, phải 

rút lui vào hoạt động bí mật, đổi tên thành Kim Đan Đạo, rồi lại thịnh hành khi Dân Quốc 

thành lập. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 135 of 327

 pháp  để  trị  cả  gốc  lẫn  ngọn”.  Tống  Nho  bài  xích  nhân  quả  luân  hồi 

chính  là  phá  cái  đê  để  ngăn  lụt  mà  muốn  nước  chẳng  ngập  trời,  há  có 

được chăng? Trong tháng Tám, tháng Chín, khi Văn Sao Tục Biên được 

in  ra,  sẽ  gởi  cho  ông  mấy  bộ.  So  với  lần  trước,  lần  này  có  nhiều  lời  lẽ 

cứu khổ hơn  (Ngày Hai Mươi Sáu tháng Bảy). 

321. Thư gởi cư sĩ Trầm Bân Hàn 

Thư ở Quý Châu, phiền ông giao cho pháp sư Đức Sâm, đợi khi nào 

thư ấy gởi tới sẽ gởi thẳng cho Phạm cư sĩ, đừng lo. Gần đây, một đệ tử 

đem  toa  thuốc  trị  bệnh  sốt  rét  để  chữa  cho  một  người  ở  Thường  Châu 

mắc  bệnh  sốt  rét  suốt  một  thời  gian  dài  là  mười  ba  năm  rưỡi,  cũng  trị 

một lần liền hết ngay. Vùng quê mắc bệnh này rất nhiều, xin hãy đăng 

dài  hạn  trên  Bán  Nguyệt  San.  [Bài  thuốc  ấy]  chiếm  chỗ  không  nhiều 

đâu,  [xin  hãy  đăng  tải]  để  mong  cho  người  thấy  kẻ  nghe  đều  thoát  lìa 

khỏi nỗi khổ vì bệnh sốt rét. Cũng như Một Lá Thư Trả Lời Khắp và lời 

thông cáo rộng khắp  “lúc sanh nở niệm Quán Âm, sữa độc giết trẻ con”  

đăng kèm sau cuốn Tức Tai Hội Khai Thị Lục, nếu có thể thường đăng 

sẽ cứu mạng trẻ thơ chẳng thể nào tính đếm được! Công đức ấy làm sao 

diễn tả cho được?  (Ngày Mười Sáu tháng Mười)

322. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hoa (thư thứ nhất) 

Thư nhận được đầy đủ. Hiện thời loạn trong giặc ngoài, dân không 

lẽ  sống.  Nếu  có  thể  giữ  tấm  lòng  Thành  trừ  bạo  an  dân,  gìn  giữ  địa 

phương  thì  chính  là  “dùng  quân  sự  để  làm  Phật  sự!”  Đối  với  mình  lẫn 

người đều có lợi ích lớn lao. Lại còn phải nên đem ý này răn nhắc, cổ vũ 

binh  sĩ  để  [ai  nấy]  đều  coi  người  khác  như  chính  mình,  mong  sao  họ 

được an lạc, thấy người khốn khổ lênh đênh như chính mình đang khốn 

khổ  lênh  đênh,  xem  cha  mẹ  người  khác  như  cha  mẹ  của  chính  mình, 

muốn cho họ được yên vui; xem vợ con của người khác như vợ con của 

chính  mình,  chẳng  dấy  lên  tà  niệm.  Con  người  sống  trong  thế  gian  chỉ 

mấy chục năm mà thôi. Nếu buông lung làm càn, sẽ bao kiếp chẳng thể 

lại được mang thân người. 

Thêm  nữa,  hãy  thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  để 

mong  ngầm  được  Ngài  che  chở.  Quân  nhân  nếu  thường  giữ  tấm  lòng 

lành,  chẳng  làm  những  chuyện  ác  như  cướp  bóc,  gian  dâm  v.v…  lại 

thường niệm Quán Âm, dẫu trong chốn rừng súng mưa đạn, cũng chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 136 of 327

đến  nỗi  gặp  nguy  hiểm  lớn  lao.  Nếu  cứ  làm  càn  những  chuyện  cướp 

đoạt, gian dâm v.v… sẽ khó thể nào được Bồ Tát gia bị. Xin hãy nói với 

hết thảy anh em [binh sĩ về những điều này]. 

Nay tôi gởi cho ông một gói Tịnh Độ Thập Yếu, tổng cộng là ba bộ. 

Một bộ tự giữ, hai bộ tặng cho người có tín tâm, thông hiểu văn lý, có 

lòng cung kính. Sách này chính là sách quan trọng nhất trong Tịnh tông, 

đọc lời Tựa của Quang sẽ tự biết. Phật Học Cứu Kiếp Biên ba gói, Gia 

Ngôn  Lục,  Chánh  Tín  Lục,  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp  gộp  thành  một 

gói, tổng cộng là năm gói, xin hãy thâu nhận. Vận nước nguy ngập, lòng 

người hoang mang, chẳng lấy nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi của Phật 

và  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  để  làm  pháp  duy  trì  thì 

con người sẽ chẳng khác gì cầm thú ăn nuốt lẫn nhau! 

323. Thư trả lời cư sĩ Huệ Hoa (thư thứ hai) 

Hai lần nhận được thư nhưng không rảnh rỗi, lại không có chuyện gì 

quan  trọng  nên  chưa  trả  lời  ngay.  Chắc  ông  đã  nhận  được  sách  Thập 

Yếu  rồi,  nay  lại  gởi  một  gói  Thập  Yếu,  một  gói  [Phật  Học]  Cứu  Kiếp 

Biên, lần trước tôi đã từng gởi Cứu Kiếp Biên hay chưa? Cuốn Hạ trong 

bộ sách ấy nơi dòng mười một trang hai mươi lăm phần Phổ Hiền Hạnh 

Nguyện  Phẩm  đã  bị  thiếu  tám  chữ   “như  kim  Thế  Tôn  Tỳ  Lô  Giá  Na”  

(giống như đức Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na hiện thời). Nếu chẳng thể chép 

thêm vào dòng ấy thì hãy nên chép thêm vào phía dưới hàng thứ hai [tức 

dòng]   “ngã  giai  tùy  học”   (tôi  đều  học  theo)  trong  trang  ấy  thì  văn  lẫn 

nghĩa  đều  trọn  vẹn.  Ấy  vốn  là  do  cuốn  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm 

Tập Yếu Sớ do pháp sư Đế Nhàn biên soạn đã bị sót chữ, khi cư sĩ Hứa 

Chỉ Tịnh dựa theo đó để viết lời chú giải đại lược, chưa đem sách ấy đối 

chiếu  với  chánh  kinh.  Khi  Quang  cho  sắp  chữ,  giảo  chánh,  cũng  chưa 

từng đem đối chiếu với kinh nên mới đến nỗi bị sai sót như vậy. Một gói 

Tâm Kinh Tân Sớ, một gói Sanh Vô Sanh Luận Sớ. Bốn loại sách này 

đều  nên  tặng  cho  những  người  thông  hiểu  văn  lý,  có  tín  tâm,  có  lòng 

cung  kính.  Sơ  Cơ  Tiên  Đạo  một  gói,  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam  một  gói, 

Liễu Phàm Tứ Huấn một gói, Tây Phương Công Cứ một gói, Sức Chung 

Tân Lương một gói, tổng cộng là mười gói để giúp cho việc đề xướng. 

Từ nay về sau, nếu không có chuyện gì quan trọng thì đừng gởi thư 

tới. Quang tinh thần lẫn mục lực ngày một suy, thư từ các nơi [gởi về] 

ngày một nhiều, đúng là không có sức để chống đỡ. Ông đã tin được rồi 

thì hãy lấy Văn Sao v.v… để làm căn cứ tu trì. Nếu Văn Sao chẳng đáng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 137 of 327

làm khuôn phép thì Thập Yếu chính là những lời chư Phật, chư Tổ tán 

thán, hoằng dương, hãy nên tuân thủ như trung thần vâng theo thánh chỉ 

của minh chúa, như con hiếu tuân theo di chúc của từ thân (cha mẹ hiền 

từ),  chớ  nên  thấy  lạ,  nghĩ  khác!  Hiện  thời  lắm  kẻ  ăn  nói  lớn  lối  để  dối 

đời, chẳng những chuyên ham luyến vợ đẹp thiếp xinh, lại còn chơi bời 

bừa bãi, no ứ rượu thịt, phóng túng không kiêng dè gì, mà vẫn tự xưng là 

bậc đại thông gia Bồ Tát ứng thế, hủy báng người ăn chay trì giới là Tiểu 

Thừa, mặc tình phô phang tri kiến cuồng vọng khắp nơi, gây rối loạn cho 

sự thấy nghe của người khác! Cũng có nhiều gã mù quáng, ngỡ lũ đó nói 

chuyện huyền diệu, liền trỗi giọng phụ họa. Đúng là “kẻ mù dẫn lũ đui 

kéo nhau vào lửa”, chẳng đáng buồn sao? Mong ông hãy sáng suốt suy 

xét, đừng bị mê hoặc thì may mắn lắm thay! 

324. Thư trả lời cư sĩ Hàn Giác An (thư thứ nhất) 

Hai chữ  “hợp thập”  (chắp mười ngón tay) chớ nên dùng. Vì quy y 

Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo há nên chỉ dùng chắp mười ngón tay làm lễ? 

Do ông không biết, nên tôi mới nói riêng. Quang già rồi, hiện đang nằm 

bệnh mấy ngày, nay hơi khỏe đôi chút. Từ nay chớ nên gởi thư tới nữa, 

bởi không có mục lực lẫn tinh thần thù tiếp vậy! 

325. Thư trả lời cư sĩ Hàn Giác An (thư thứ hai) 

Khế (契) có nghĩa là “phù hợp, chẳng khác”. Giác (覺) chính là “vô 

thượng giác đạo được chứng bởi Phật”. Hiện thời dùng tâm Bồ Đề tự lợi 

lợi tha để tín nguyện niệm Phật, niệm lâu ngày, nghiệp tiêu, trí rạng, sẽ 

khế  hợp  với  giác  đạo  của  đức  Phật  đã  chứng.  Vì  thế,  chương  Đại  Thế 

Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông của kinh Lăng Nghiêm có câu:  “Nếu 

 tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai nhất định thấy 

 Phật, cách Phật chẳng xa, chẳng nhờ đến phương tiện, tâm tự được mở 

 mang,  như  người  nhiễm  hương,  thân  có  mùi  thơm”.   Đấy  chính  là  ý 

nghĩa của Khế Giác. 

Ông  nên  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ 

lòng Thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, thì lợi ích ấy 

chỉ có đức Phật mới biết được! Nếu học theo phường căn tánh kém hèn, 

còn chưa thể chân thật niệm Phật mà cứ muốn khai ngộ ngay, thì muốn 

khế giác đâm ra lại nghịch giác! Do niệm Phật đến mức cùng cực sẽ tự 

được khai ngộ. Khai ngộ rồi càng phải sốt sắng niệm. Thứ tri kiến kém 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 138 of 327

hèn coi niệm Phật như chuyện thừa thãi ấy, cứ tưởng “hễ ngộ là đắc đạo 

rồi”; nếu ngộ rồi mà trọn chẳng cần phải tu để liễu thoát nữa thì sẽ trở 

thành “khế mê” chứ không phải “khế giác!” 

Từ nay về sau không được gởi thư đến nữa, vì tôi không có mục lực 

lẫn tinh thần để thù tiếp vậy. Nay lại gởi cho ông Một Lá Thư Trả Lời 

Khắp, Kinh Nghiệm Dược Phương để giúp cho việc tự lợi, lợi tha. Toa 

thuốc trị bệnh sốt rét không ai chẳng được trị lành. Dù người bị bệnh sốt 

rét lâu từ hai ba năm cho đến mười mấy năm, cũng trị một lần liền lành. 

Năm  nay,  một  đệ  tử  trị  cho  một  người  mắc  bệnh  sốt  rét  suốt  mười  ba 

năm rưỡi cũng một lần trị liền lành. 

326. Thư trả lời cư sĩ Đinh Phổ Tịnh 

Thư gởi đến nhận được đầy đủ. Nên biết rằng: Phật pháp đầy đủ hết 

thảy  các  pháp  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Trước  kia,  bọn  Lý  Học  chê 

trách  Phật  pháp  “vứt  bỏ  luân  lý  để  giảng  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử, 

luân  hồi”,  quở  rằng:  “Không  cha,  không  vua,  dối  đời,  lừa  dân!”  Dùng 

ngay những lời lẽ ấy để luận thì chẳng những bọn chúng (bọn Lý Học) 

không biết những nghĩa lý tinh thâm của Phật pháp, mà ngay cả những 

sự  tướng  thô  thiển  trong  Phật  pháp  chúng  cũng  chưa  hề  biết  đến!  Phật 

pháp gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, anh nhường, em kính, chồng hòa, 

vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành. Luân lý thế gian chẳng bỏ sót mảy 

may  điều  thiện  nào!  Nhân  quả  tỏ  rõ  sự  luân  hồi  trong  ba  đời  quá  khứ, 

hiện  tại,  vị  lai,  chỉ  rõ  sáu  đường  “trời,  người,  A  Tu  La,  ngạ  quỷ,  súc 

sanh, địa ngục”. Nếu có thể đem lý ấy để hướng dẫn dân, giáo hóa cõi 

tục,  vẫn  chẳng  có  ích  lợi  lớn  lao  cho  đạo  của  nhị  đế,  tam  vương104, 

Châu, Khổng hay sao? 

Bọn  họ  ghen  ghét  [Phật  pháp]  như  thù,  hận  chẳng  thể  làm  cho  cả 

nước  không  còn  dấu  tích,  tiếng  tăm  [Phật  pháp]  nữa,  bèn  tự  kiêu  căng 

khoe mình có trí, bảo Phật là ngu, đặc biệt coi những lời lẽ về nhân quả 

báo  ứng  sanh  tử  luân  hồi  là  lời  lẽ  để  làm  cho  bọn  ngu  tục  bị  mê  hoặc, 

ngu xuẩn. Rốt cuộc những kẻ tập theo những thuyết ấy đều coi nhân quả 

luân hồi là không có căn cứ! Đối với sự thực, căn cứ để dạy người chánh 

tâm  thành  ý,  bọn  chúng  hoàn  toàn  vứt  bỏ,  giữ  xuông  lời  lẽ  chánh  tâm 

thành ý để hoằng truyền xiển dương đạo Nho. Người bậc thượng may ra 

còn có thể chánh tâm, thành ý, nhưng do hễ chết rồi sẽ vĩnh viễn diệt mất 

104 Nhị đế tam vương: Nhị đế là Đế Nghiêu, Đế Thuấn, tam vương là vua Đại Vũ nhà Hạ, 

Thành Thang nhà Thương và Văn Vương nhà Châu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 139 of 327

nên cũng chẳng thể phát tâm thực hiện lớn lao. Kẻ căn cơ trung hạ thì do 

[tưởng  rằng]  hễ  chết  rồi  bèn  vĩnh  viễn  diệt  mất,  Nghiêu  hay  Kiệt  cũng 

đều chết ráo, cần gì phải tuân theo mực thước, chịu bị trói buộc oan uổng 

ư? Do vậy buông lòng thả chí làm theo lòng ham muốn! 

Chất độc ấy đã ẩn ngầm gần một ngàn một trăm năm. Lại thêm gió 

Âu dần dần thổi sang phương Đông, đua nhau đề cao văn minh vật chất, 

nên hết thảy những vở thảm kịch cậy mạnh hiếp yếu, thảm não thiếu hẳn 

đạo làm người thảy đều diễn ra. Xét đến gốc họa, đều do bọn Lý Học đả 

phá nhân quả luân hồi mà nên nỗi! Học thuyết lầm lạc gây họa khốc liệt 

hơn nước lũ, mãnh thú, khiến cho dân đen nước ta phải chết vì đao binh, 

đói kém, cai trị hà khắc, thổ phỉ, trộm cướp, chẳng thể kể xiết! Những ai 

may mắn giữ được cái mạng thừa, cũng hứng chịu nỗi đau đớn nước sâu 

lửa bỏng, chẳng đáng buồn ư? 

Nay muốn tự lợi, lợi người, yên thân, yên đời, hãy nên bắt đầu bằng 

giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  Thành, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  trong  là  gia  đình,  ngoài 

là người đời, đều dùng nhân quả, báo ứng, sanh tử, luân hồi để khuyên 

chỉ, khiến cho ai nấy đều tu nhân lành hòng hưởng quả vui, sợ quả khổ 

để dứt nhân ác. Như vậy thì con em trong gia đình chẳng đến nỗi thành 

phường  thổ  phỉ,  trộm  cướp;  làng,  ấp,  xã  hội  sẽ  dần  dần  khôi  phục  lễ 

nghĩa,  nhân  nhượng,  phong  tục  thuần  phác.  Đây  mới  chỉ  là  nói  đến  lợi 

ích của Phật pháp về chuyện thế gian. 

Đối  với  lẽ  xuất  thế,  cũng  vẫn  phải  lấy  những  điều  này  làm  gốc; 

nhưng  phải  nên  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  thì  ai  nấy  đều  tu  được,  ai  nấy  đều  được  hưởng  lợi  ích  thật  sự. 

Đấy  chính  là  một  pháp  đặc  biệt  trong  Phật  pháp,  thích  hợp  khắp  ba 

căn,  phàm  -  thánh  cùng  tu.  Ngu  phu,  ngu  phụ  đều  có  thể  dự  vào,  mà 

đại thánh, đại hiền cũng chẳng thể vượt ra ngoài được! Nếu có thể sanh 

được lòng tin nơi pháp này, dẫu nghiệp lực phàm phu cũng có thể liễu 

sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này. Nếu chẳng sốt 

sắng  tu  trì  nơi  pháp  này,  đối  với  hết  thảy  các  pháp  do  đức  Như  Lai  đã 

nói, tu theo một pháp hoặc kiêm tu các pháp hòng liễu sanh tử, đừng nói 

chẳng  thể  liễu  ngay  trong  đời  này,  dẫu  trải  qua  trăm  ngàn  vạn  đời  hay 

trăm ngàn vạn kiếp vẫn chẳng thể liễu được, [khó khăn hơn tu pháp môn 

Niệm  Phật]  nhiều  lắm!  Vì  sao  thế?  Vì  một  pháp  Niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương chuyên cậy vào Phật lực. Chỉ cần chính mình có đủ lòng tin 

chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  trì  thánh  hiệu  của  Phật  thì  lúc  lâm  chung 

quyết định được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Hết thảy các pháp 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 140 of 327

môn  khác  ắt  cần  phải  tu  cho  đến  khi  nghiệp  tận  tình  không  mới  có  thể 

liễu thoát sanh tử. Nếu không, mặc cho ông công phu sâu đậm, công đức 

lớn lao, nếu phiền não còn sót mảy may chưa tận thì vẫn chẳng thể thoát 

ra ngoài lục đạo luân hồi được! Đem chuyện dùng tự lực để liễu sanh tử 

so với cậy vào Phật lực để liễu sanh tử thì sự khó - dễ vời vợi hệt như 

một trời một vực. 

Ông  may  mắn  sẵn  có  thiện  căn  từ  đời  trước  nên  có  thể  sanh  lòng 

tin nơi pháp môn này, nhưng cần phải lập trọng thệ sâu xa, quyết chẳng 

bị  thuận  theo  kinh  điển  hay  ngôn  giáo  của  những  tri  thức  khác  mà  bỏ 

pháp môn này tu theo pháp khác, ngõ hầu chẳng phụ túc căn và duyên 

hiện  tại.  Nếu  đọc  các  kinh  Đại  Thừa,  thấy  nghĩa  lý  sâu  xa,  huyền  áo, 

hoặc  thân  cận  tri  thức  thuộc  các  tông  Thiền,  Giáo,  Luật,  Mật,  nghe  họ 

nói  những  điều  thân  thiết  liền  coi  Niệm  Phật  là  tầm  thường,  coi  những 

pháp ấy mới là lạ lùng, đặc biệt, bỏ pháp này, tu pháp kia, sẽ giống như 

con thơ bỏ cha mẹ, bệnh nặng bỏ lương y, muốn được thành người, lành 

bệnh, há có được chăng? Ông đã đọc Văn Sao, sao chẳng chú tâm thấu 

hiểu, suy xét? Sao lại có sáu thứ nghi vấn như sau: 

1)  “Phật tức là tâm, tâm tức là Phật”  chính là ước theo bản thể của 

tâm  chúng  ta  mà  nói.  Do  có  vô  lượng  vô  biên  phiền  não  Hoặc  nghiệp, 

nên cần phải nhờ vào sức đại từ bi gia bị của A Di Đà Phật là đấng đã 

hết sạch Hoặc nghiệp, phước huệ viên mãn, có đại thệ nguyện để được 

vãng sanh, rồi tu tập dần dần cho đến khi rốt ráo đích thân chứng được 

 “tâm  này  là  Phật”   mới  thôi.  Ông  cho  rằng  đã  là  Phật  thì  cần  gì  phải 

niệm Phật ư? Ví như tấm gương báu tròn lớn bị bụi phủ cả kiếp, tuy sẵn 

đủ quang minh chiếu trời soi đất, nếu chẳng đổ công chùi mài, dẫu trải 

cả  kiếp  cũng  chẳng  có  lúc  tỏa  ánh  sáng  được!  Hiểu  lầm  chữ   “tức  thị”  

(tức là) họa khôn kể xiết! 

Còn  như  ông  Hứa  Chỉ  Tịnh  nói:  “Chư  Phật  không  có  thân,  nhưng 

 Bát Nhã quả thật là mẹ”  thì có nghĩa là “chư Phật từ trí huệ mà sanh”. 

Trí  Huệ  đứng  đầu  Lục  Độ,  nêu  lên  Trí  Huệ  thì  không  Độ  nào  trong 

Lục  Độ  chẳng  trọn  đủ;  sự  nghiệp,  công  phu  tu  trì  há  dễ  dùng  bút  mực 

để  giảng  rõ  được  ư?  Ông  hãy  thiết  thực  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết 

bổn phận như đã nói trong phần trước, rồi sốt sắng thực hành pháp Tín 

Nguyện Trì Danh như đã nói trong phần sau, chắc chắn sẽ nguôi ngoai 

được ý niệm [lo buồn] “đời người vô thường, sanh tử khó liễu” của ông! 

Nếu chỉ chấp trước một hai điều thuộc về Lý Tánh, coi Sự Tu là chuyện 

nhọc  công  uổng  sức;  sợ  rằng  mai  sau  vẫn  phải  vĩnh  viễn  đọa  trong  ác 

đạo, suốt cả kiếp chẳng có lúc được nghe những tên gọi như trời đất, cha 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 141 of 327

mẹ. Chẳng đáng dự phòng, tu hành cẩn thận ư? 

2) Niệm Quán Âm cầu sanh Tây Phương cũng được vãng sanh Tây 

Phương,  nhưng  chớ  nên  bảo  “cần  gì  phải  niệm  A  Di  Đà  Phật!”  Bởi  lẽ, 

Quán Âm chính là vị phù tá đức A Di Đà Phật. Phật Di Đà là chủ, Quán 

Âm  là  khách.  Phật  Di  Đà  như  quốc  vương,  Quán  Âm  như  trủng  tể 

(người đứng đầu các quan). Khéo hiểu ý nghĩa, ắt chẳng trở ngại gì! 

3)  Nhiều  kiếp  chẳng  thể  thành  Phật  là  do  tu  pháp  môn  tự  lực.  Cần 

biết rằng: Pháp môn Tịnh Độ dẫu lâm chung mới được nghe mà có thể 

sanh  lòng  tín  nguyện  rồi  niệm,  liền  được  vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu 

sanh thoát tử. Huống là trước khi lâm chung đã tu sẵn ư? 

4) Đàn cầu cơ phần nhiều do linh quỷ dựa vào, Ngọc Tiên là một vị 

tiến sĩ nhưng tri kiến hèn tệ chẳng thể nào diễn tả được! Những gì ông ta 

tuyên truyền nào đáng để nhắc đến ư? 

5) Lúc trì Phật hiệu, tạp niệm tơi bời, đấy chính là hiện tượng lắm tri 

nhiều  kiến,  tâm  không  có  chánh  niệm.  Muốn  cho  hiện  tượng  ấy  chẳng 

xuất  hiện  thì  chỉ  chuyên  tâm  đau  đáu  nghĩ  chính  mình  sắp  chết,  chỉ  sợ 

đọa ngay vào ác đạo, dốc chí niệm Phật, chẳng khởi lên những ý niệm 

khác, lâu ngày sẽ được trong lặng. 

6)  Ăn  chay  không  khó,  hễ  miệng  bụng  tham  muốn  thì  sẽ  khó  ăn 

chay.  Tam  tịnh  nhục  và  “thịt  bên  cạnh  rau”  chính  là  pháp  được  lập  ra 

cho kẻ hạ căn. Xin ông hãy sáng suốt suy xét. 

327. Thư trả lời hai vị cư sĩ Du Huệ Úc và Trần Huệ Sưởng 

(Đính kèm thư gởi đến) 

 Đệ  tử  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  bẩm  tánh  ngu  độn,  tối  tăm,  may 

 được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ,  được  quy  y  dưới  tòa,  chỉ  khăng  khắng 

 tuân  lời  thầy  răn  thật  thà  niệm  Phật  để  mong  sớm  liễu  sanh  tử,  chẳng 

 phụ lòng thầy đau đáu. Phàm đã là Phật tử, phải nên phát tâm tự độ, độ 

 người. Nay lũ đệ tử chúng con chưa thể tự độ, sao nói chuyện độ người 

 cho  được?  Nhưng  gặp  thân  hữu  liền  dùng  phương  tiện  khuyên  họ  tin 

 tưởng cũng là chuyện thuộc bổn phận. Nhưng thường có hai loại người 

 kiến giải lẫn lời lẽ đều là tự lầm, lầm người, thật chẳng ít ỏi! Một là loại 

 nói: “Phật không có dục. Những thứ vàng, báu như kinh A Di Đà đã nói 

 vẫn giống như dục, chẳng giống như kinh Kim Cang [dạy] ‘hết thảy đều 

 không’  cao  siêu,  huyền  diệu  hơn!’  Do  vậy,  họ  miệt  thị  pháp  môn  Tịnh 

 Độ, chẳng sanh lòng tin. Đấy là vì họ chẳng biết ý nghĩa của hai kinh Di 

 Đà và Kim Cang, chỉ thuận theo ý mình nói bừa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 142 of 327

 Một loại nói: “Phật đã dạy người thấy thấu suốt hết thảy, sao chính 

 mình  lại  ngược  ngạo  nẩy  sanh  thứ  tham  dục  này?”  (Chỉ  những  thứ  vàng, 

 báu được nói trong kinh A Di Đà). Chúng ta sao lại khổ sở bỏ đi những gì có 

 thật trước mắt để mong cầu những thứ mờ mịt nơi thân sau?” Đây chính 

 là kẻ tà kiến, chấp trước, mặc tình báng Phật, báng Pháp. Hai hạng này 

 tuy phẩm vị có cao - thấp nhưng tà kiến đều hệt như nhau, đều tự lầm, 

 lầm  người  hệt  như  nhau.  Bọn  đệ  tử  chúng  con  tận  lực  bảo  họ  những 

 cảnh giới Tây Phương đều do công đức của A Di Đà Phật hóa hiện Thật 

 Tướng trang nghiêm, là quả báo phước đức tự tại hưởng dụng, khác hẳn 

 những thứ do nghiệp lực tạo thành trong đời ác Ngũ Trược. Huống chi, 

 tất cả mọi thứ trong Sa Bà đều khổ, không, vô thường; vì thế phải nên 

 vứt  bỏ  để  cầu  lấy  Thật  Tế.  Nhưng  lời  lẽ  của  kẻ  ngu  muội  [như  chúng 

 con] dẫu chẳng trái chánh lý, trọn chẳng thể khơi gợi chánh tín [cho họ 

 được]. Kính nghĩ tất cả ngôn luận của thầy như mặt trời rạng rỡ giữa hư 

 không, không tối tăm nào chẳng chiếu tỏ, dám xin thầy giảng giải mấy 

 lời để phá thứ tà kiến ấy. 

Hai  thứ  tà  kiến  được  nói  trong  thư  gởi  đến  chính  là  “đem  tri  kiến 

phàm  phu  để  dò  lường  cảnh  giới  của  Như  Lai”.  Khổng  Tử  gọi  đó  là 

 “hiếu  hành  tiểu  huệ”105,  Mạnh  Tử  thì  gọi  là   “tự  bạo,  tự  khí”106.   Hạng 

người  này  vốn  chẳng  có  giá  trị,  tư  cách  để  cùng  bàn  luận.  Nhưng  đức 

Phật lòng Từ rộng lớn, chẳng bỏ một ai, chẳng ngại lập ra một phương 

tiện để họ tỉnh mê tan mộng. Do đức Phật trọn chẳng có tham dục nên 

mới  cảm  được  cảnh  giới  thù  thắng  các  thứ  trang  nghiêm  quý  báu,  mọi 

thứ đều hóa hiện chẳng cần đến sức người lo toan, tạo dựng; cảnh giới 

phàm phu trong thế giới Sa Bà há có thể so sánh được ư? 

Ví như người từ thiện, có đức, tâm địa, hành vi đều chánh đại quang 

minh  thì  tướng  mạo  cũng  hiện  vẻ  từ  thiện  rạng  rỡ.  Cố  nhiên  người  ấy 

chẳng cầu tướng mạo dung nhan đẹp đẽ mà tự nhiên được tươi đẹp. Kẻ 

105 Đây là một câu nói trong thiên Vệ Linh Công của sách Luận Ngữ: “Quần cư chung nhật, 

 ngôn  bất  cập  nghĩa,  hiếu  hành  tiểu  huệ,  nan  hỹ  tai”.   Trong  Luận  Ngữ  Giảng  Yếu,  cụ  Lý 

Bỉnh Nam giảng:  ‘Tiểu Huệ là tài trí vụn vặt. “Nan hỹ tai”(khó vậy thay) là rốt cuộc chẳng 

 có thành tựu gì. Câu này có nghĩa là suốt ngày cùng ở một chỗ với nhau, chẳng nói được lời 

 nào hợp nghĩa lý hay hữu ích. Chỉ thích phô phang sự thông minh vụn vặt, hạng người ấy 

 khó thể có thành tựu được!” 

106 Từ ngữ này xuất phát từ thiên Ly Lâu thượng sách Mạnh Tử:   “Tự bạo giả, bất khả dữ 

 hữu ngôn dã; tự khí giả, bất khả dữ hữu vi dã”  (Kẻ tự phụ rẫy mình thì chẳng thể nói năng 

gì với hắn được. Kẻ tự vứt bỏ, thì chẳng thể làm gì với hắn được).  “Tự bạo, tự khí”  thường 

được dùng như một thành ngữ hàm nghĩa kẻ thiếu ý chí tiến thủ, tự thụt lùi, tự đầu hàng, tự 

buông mình vào tuyệt vọng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 143 of 327

tạo nghiệp tâm địa rối ren, ô uế, hung ác, vẻ mặt cũng tối tăm, hung ác 

theo. Cố nhiên kẻ ấy muốn sắc mặt tươi đẹp để người khác tưởng mình 

là bậc thiện nhân chánh đại quang minh, nhưng do tâm địa chẳng lành, 

dẫu  cầu  [được  như  thế]  cũng  trọn  chẳng  thể  được.  Đấy  là  ước  theo  cái 

nhìn  của  con  mắt  phàm  phu  mà  nói;  chứ  quỷ  thần  sẽ  thấy  người  lành 

thân  có  quang  minh,  quang  minh  lớn  hay  nhỏ  tùy  thuộc  vào  người  ấy 

đức lớn hay nhỏ; thấy kẻ ác thân có những tướng tối tăm, hung ác v.v… 

Tướng ấy lớn hay nhỏ cũng tùy theo sự ác lớn hay nhỏ mà hiện. 

Những  kẻ  [tà  kiến]  kia  cho  rằng  “kinh  Kim  Cang  là  không”,  chẳng 

biết kinh Kim Cang giảng rõ về Lý Tánh, nhưng chưa nói đến quả báo 

đạt được do chứng Lý Tánh. Sự trang nghiêm nơi Thật Báo Vô Chướng 

Ngại  Độ  chính  là  quả  báo  rốt  ráo  đạt  được  bởi  kinh  Kim  Cang.  Phàm 

phu nghe vậy, cố nhiên sẽ ngờ vực cho là “chẳng hề có chuyện ấy!” 

Kinh  Kim  Cang  dạy  thiện  nam  nữ  phát  tâm  Bồ  Đề,  tâm  chẳng  trụ 

vào tướng nhưng muốn độ trọn hết chúng sanh. Dẫu độ, cũng chẳng thấy 

“ta là người độ, chúng sanh là kẻ được độ”, cũng như pháp Niết Bàn rốt 

ráo để đạt. Đấy gọi là  “vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”  (chẳng trụ vào đâu mà 

sanh tâm), do đã đạt đến  “vô sở đắc”  (không có gì để đạt được) nên bèn 

thành  Phật.  Họ  lại  bảo  đức  Phật  đã  thành,  quốc  độ  Ngài  trụ  trong  kinh 

Kim Cang cũng giống hệt như cảnh giới trong đời ác Ngũ Trược này ư? 

Họ tưởng là rỗng tuếch tuềnh toang, trọn chẳng có gì cả ư? 

Cõi Phật thanh tịnh, con người vừa nghe đến tên [cõi Phật ấy] thân 

tâm  liền  thanh  tịnh,  họ  lại  cho  là  tham  dục!  Đúng  là  loài  giòi  tửa  hằng 

ngày  nằm  trong  hầm  xí,  tự  xưng  là  thơm  tho,  thanh  khiết,  coi  hương 

Chiên Đàn là hôi thối, chẳng muốn lìa khỏi hầm xí ấy để ngửi mùi thơm 

kia!  Đạo  Chích107  tụ  tập  đồ  đảng  mấy  ngàn  tên  hoành  hành  trộm  cắp 

trong thiên hạ, ngược ngạo tự xưng là “hữu đạo”, cực lực chê trách “vua 

Nghiêu bất nhân, vua Thuấn bất hiếu, vua Vũ dâm dật, Thành Thang, Vũ 

Vương bạo loạn, Khổng Tử hư ngụy”, chê họ là vô đạo! Thật giống với 

107 Đạo Chích tên thật là Liễu Hạ Chích, là một tên trộm lừng danh thời cổ, được coi như tổ 

sư “nghề” ăn trộm nên thành tên Đạo Chích. Thành ngữ  “Đạo diệc hữu đạo”  (ăn trộm cũng 

có  đạo  nghĩa)  xuất  phát  từ  truyện  Đạo  Chích  (số  29)  trong  phần  Tạp  Biên  sách  Trang  Tử. 

Theo đó, em trai của Liễu Hạ Quý là Đạo Chích, tụ tập chín ngàn người, hoành hành trong 

thiên  hạ,  cướp  bóc,  gian  dâm,  không  biết  kiêng  sợ  ai.  Khi  Khổng  Tử  buông  lời  chê  trách 

Liễu Hạ Quý không biết dạy dỗ em, Liễu Hạ Quý biện bác, thoái thác trách nhiệm. Khổng 

Tử  bèn  tìm  đến  tận  sào  huyệt  của  Đạo  Chích  để  khuyên  giải,  liền  bị  hắn  mạt  sát,  dương 

dương tự đắc khoe mình có đạo đức, nhất loạt chê trách tất cả thánh hiền từ xưa đến nay đều 

là phường tội lỗi, chỉ riêng hắn có đạo nghĩa. Cũng như những câu chuyện khác của Trang 

Tử,  đây  cũng  chỉ  là  chuyện  hư  cấu,  với  ngụ  ý  châm  biếm  những  kẻ  làm  càn  vẫn  tự  khoe 

mình tài đức. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 144 of 327

tri kiến của hai hạng người ấy! Lại như trong thời gần đây, những kẻ phế 

kinh,  phế  hiếu,  phế  luân  thường,  lõa  thể  rong  chơi,  cho  đó  là  bẩm  thụ 

phẩm đức tự nhiên của trời đất, chẳng cần phải tạo tác. Thế nhưng mùa 

Hạ tranh nhau lõa lồ, sao mùa Đông chẳng trần trụi? Bảo là bẩm thụ tự 

nhiên, chẳng cần phải tạo tác, [vậy thì] đào giếng, cày ruộng, dệt cửi mới 

có cơm ăn, áo mặc, chẳng phải là tạo tác đó sao? Kẻ ác ngăn trở phá hoại 

người khác làm lành thường là như thế. Chúng bảo rằng: “Thiện phải do 

vô tâm mà làm, hễ có tâm làm thì chẳng phải là thiện thật sự!” Nhưng 

bậc thánh hiền thuở xưa, không vị nào chẳng sáng chiều miệt mài gắng 

sức,  răn  dè,  cẩn  thận,  kiêng  sợ  như  vào  vực  sâu,  như  bước  trên  băng 

mỏng, là có tâm hay chăng? Hay là vô tâm vậy? 

Nói  chung,  những  hạng  người  ấy  ý  họ  muốn  “chẳng  phải  tu  trì  gì 

mới là cao thượng”, nên mới lập ra thứ lý luận mù quáng hèn kém nhất 

ấy để tự khoe mẽ mình hiểu rõ lý, mong được người khác tưởng mình là 

cao minh, là đại thông gia, là chân danh sĩ! Họ chẳng biết toàn thân nằm 

trong hầm xí, trừ những kẻ có cùng tri kiến với chúng, ai chịu chấp nhận 

[những luận điệu càn quấy ấy]? 

328. Thư trả lời cư sĩ La Hồng Đào (thư thứ nhất) 

Các hạ đã tự xưng là đệ tử Phật, há nên dùng tri kiến phàm phu của 

chính  mình  để  suy  lường  cảnh  giới  Phật,  cho  rằng  những  điều  ấy  (tức 

những điều được giảng nói về cảnh giới Phật trong kinh luận) đều xuất 

phát từ ý kiến của con người, đều chẳng đáng để tin tưởng ư? Cần biết 

rằng  sở  dĩ  đức  Phật  [nói  ra  những  pháp  môn]  để  dạy  con  người  đều 

nhằm  đối  trị  tập  khí.  Do  tập  khí  chướng  lấp  tự  tâm  nên  chẳng  những 

không biết được những hành vi thần diệu của đức Phật, mà ngay cả sự 

thấy - nghe - hay - biết của chính mình từ sống cho đến chết có bao giờ 

tự biết đâu? Nay đã tin Phật lại chẳng dốc sức vào chỗ đạt được lợi ích 

chân thật, lại cứ lan man cật vấn những chỗ tri kiến của chính mình chưa 

thể  thấu  hiểu  được  ư?  Đấy  đúng  là  “bỏ  những  thứ  trà  -  cơm  nhà  mình 

thường  có  để  mong  cỗ  ngon  nơi  bếp  trời”,  tính  toán  sai  lầm  lớn  quá! 

 (Ngày mồng Một tháng Ba năm Dân Quốc 17 - 1928) 

329. Thư trả lời cư sĩ La Hồng Đào (thư thứ hai) 

Nhận được thư trách Quang trả lời chẳng hợp với câu hỏi, ông chẳng 

biết đấy chính là lá bùa hộ thân của kẻ tầm thường, kém cỏi! Các hạ lầm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 145 of 327

tưởng ông Tăng tầm thường vô tri vô thức là thiện tri thức. Lỗi lầm căn 

bản thuộc về các hạ, chứ không phải do Ấn Quang. Các hạ đã tin Phật, 

hãy  nên  dựa  theo  những  lý  tột  cùng  của  Phật  để  luận,  sao  lại  chỉ  dựa 

theo  những  dấu  tích  thần  diệu  để  bàn?  Hơn  nữa,  những  dấu  tích  thần 

diệu nhiều vô lượng; các hạ lại chẳng nói rõ dấu tích thần diệu nào, mà 

vẫn  cứ  mong  muốn  một  kẻ  trọn  chẳng  nghiên  cứu  đạo  Gia  Tô108  như 

Quang biện định dấu tích thần diệu của Gia Tô và Phật giống nhau hay 

khác nhau ra sao! Hơn nữa, các hạ bảo Quang chê các hạ “dùng tri kiến 

của  phàm  phu  để  suy  lường  trí  Phật  lẫn  cảnh  giới  của  Phật”  là  đã  hiểu 

lầm [ý các hạ]. Như vậy thì xét theo phía Quang, cố nhiên Quang không 

trả  lời  câu  hỏi  của  các  hạ  là  đúng  rồi,  [bởi  Quang]  sợ  [các  hạ  sẽ  nói] 

Quang đem tri kiến phàm phu suy lường cảnh giới Phật, nên chối từ như 

thế. Đúng hay sai xin các hạ tự cân nhắc; nếu gởi thư tới nữa sẽ không 

trả lời một chữ nào! Xin hãy sáng suốt suy xét điều này! 

Ấn Quang tái bút:  “Đăng Đông Sơn nhi tiểu Lỗ, đăng Thái Sơn nhi 

 tiểu thiên hạ. Quán ư hải giả nan vi thủy, du ư thánh nhân chi môn giả 

 nan vi ngôn”  (Lên Đông Sơn thấy nước Lỗ nhỏ, lên Thái Sơn thấy thiên 

hạ nhỏ. Nhìn biển cả khó thấy được nước, dạo chơi cửa thánh nhân khó 

thốt lời). Các hạ đã biết đạo Gia Tô sai lầm, lại tin Phật đến mức tột bậc, 

nhưng  chẳng  nương  theo  lý  lẽ  tột  cùng  mà  lại  biện  luận  dấu  tích  thần 

diệu thì có khác nào bảo kênh, lạch, khe, rãnh giống hệt biển cả chẳng 

khác gì! Đã chẳng thể biết được trí của chính mình, lại muốn được thiện 

tri thức trả lời trọn vẹn. Xin các hạ chớ đem tri kiến phàm phu suy lường 

cảnh  giới  Phật  thì  thiện  tri  thức  chẳng  cần  phúc  đáp  mà  các  hạ  vẫn  tự 

hiểu rành rẽ!  (Ngày mồng Hai tháng Ba năm Dân Quốc 17 - 1928) 

330. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ nhất) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  biết  ông  đời  trước  gieo  thiện  căn  sâu  xa, 

được gặp pháp môn Tịnh Độ liền sanh lòng tin, hết sức an ủi! Họ Đinh 

(tức  Đinh  Phước  Bảo)  chú  giải  kinh  phần  nhiều  chuyên  tìm  chứng  cứ, 

chứ chưa làm sáng tỏ ý nghĩa của kinh văn cho lắm. Cuốn Di Đà Kinh 

Tiên  Chú  có  rất  nhiều  chỗ  sai,  nhưng  xét  về  mặt  dẫn  chứng  những  sự 

tích  trong  sách  ấy  thì  cũng  khá  có  lợi  cho  kẻ  sơ  cơ.  Các  nhà  Nho  thời 

108  Nguyên  văn  “Da  Giáo”  (đạo  Gia  Tô).  Gia  Tô  là  cách  người  Trung  Hoa  phiên  âm  chữ 

Jesus. Đúng ra phải viết là Da Tô, nhưng phần lớn các sách vở từ trước đến nay thường ghi 

là Gia Tô, nên chúng tôi cũng thuận theo cách viết phổ biến này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 146 of 327

Tống - Minh phần nhiều lấy những ý nghĩa trong kinh Phật để chống đỡ 

môn đình Nho giáo, nhưng họ chỉ nói sao cho thật cao xa, huyền diệu, 

chứ trọn rất ít kẻ hành đúng theo kinh Phật. Căn bệnh ấy là do chưa thể 

tin tưởng sâu xa sự lý sanh tử luân hồi. Nếu họ tin tưởng sâu xa, ai chịu 

gác  bỏ  lợi  ích  liễu  sanh  tử  lớn  lao,  chuyên  lấy  những  lời  của  nhà  Phật 

giảng  bày  Lý  Tánh  để  khoác  mũ  miện  “giảng  học”,  nhưng  chẳng  chịu 

dựa theo đó để thực hành ư? Một pháp Tịnh Độ là con đường để thượng 

thánh hạ phàm cùng theo, ai có thể vừa nghe liền tin, nếu chẳng phải là 

do  trong  đời  trước  đã  từng  gieo  đại  thiện  căn  sẽ  chẳng  thể  [nghe,  tin 

tưởng, tu tập] được! 

Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm cháo mà thôi! Đối với Tông lẫn 

Giáo  đều  chẳng  biết  gì,  chỉ  tự  lượng  kém  hèn,  chuyên  chú  trọng  Tịnh 

Độ. Do ông Từ Úy Như ấn hành những bản sao thư từ trao đổi [với bạn 

bè] đến nỗi một người truyền hư, vạn người truyền thật, đều lầm tưởng 

Quang  là  tri  thức,  khiến  cho  người  ta  phải  hổ  thẹn  khôn  cùng!  Ông  đã 

lầm  lẫn  coi  Quang  là  tri  thức  thì  cũng  chẳng  ngại  gì  “coi  sai  là  đúng!” 

Nay đặt pháp danh cho ông là Trí Mục. Ông dùng đạo đức của kẻ sĩ để 

chăn  dắt  (định  hướng  cho  cuộc  đời  của  chính  mình)109,  dẫu  có  thể  kế 

thừa  bậc  thánh  đời  trước,  khơi  lối  cho  kẻ  học  trong  đời  sau,  dùng  tiên 

giác để giác kẻ hậu giác, sợ rằng chỉ mong thành thánh thành hiền trong 

thế  gian  mà  thôi!  Hãy  nên  biết  rằng:  Một  pháp  liễu  sanh  tử  nếu  chẳng 

dùng trí để chăn dắt sẽ chẳng thể được! Có thể dùng trí để tự chăn dắt 

thì  phiền  não,  Hoặc  nghiệp  sẽ  tự  tiêu  diệt,  công  đức,  trí  huệ  sẽ  tự  hiển 

hiện. Dùng trí để tự chăn dắt, mà cũng dùng trí để chăn dắt người khác 

thì chuyện “kế thừa đời trước, mở lối người sau, tự giác, giác tha” mới 

là Thật Nghĩa rốt ráo. Nhưng muốn dùng trí để tự chăn dắt, ắt phải nên 

đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện. Phàm những điều thiện - 

ác đều đoạn trừ từ ngay nơi khởi tâm động niệm rồi mở rộng ra thì mới 

là thực tiễn, chẳng trở thành nói xuông! 

Nếu  muốn  dùng  trí  để  chăn  dắt  người  khác  thì  phải  bắt  đầu  từ  cha 

mẹ,  vợ  con.  Cha  mẹ  còn  sống,  hãy  khuyên  họ  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu 

sanh Tây Phương, chớ nên để nghiệp sát sanh gây lụy cho cha mẹ, tưởng 

109 Cái tên Sĩ Mục (士牧) có thể hiểu là “chăn dắt (hướng dẫn) kẻ sĩ”, hoặc “dùng đạo đức 

của kẻ sĩ để tự chăn dắt, định hướng cho cuộc đời của chính mình”. Mục (牧) theo nghĩa gốc 

là chăn dắt gia súc, như “mục đồng” là đứa bé chăn trâu. Cũng giống như vậy, Thiên Chúa 

Giáo quan niệm tín đồ là lũ con chiên (cừu non) của Chúa nên những tu sĩ được gọi là Mục 

Sư,  Linh  Mục;  Jesus  được  gọi  là  Đấng  Chủ  Chiên;  công  việc  hướng  dẫn  tín  đồ,  rao  giảng 

Phúc Âm do vậy được gọi là “công tác mục vụ”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 147 of 327

đó là phụng dưỡng ngọt bùi. Đấy chính là cái nhìn lầm lạc của thế gian, 

trọn  chớ  nên  làm  theo.  Nếu  như  cha  mẹ  chẳng  chịu  ăn  chay,  chỉ  nên 

chí thành niệm Phật sám hối thay cho cha mẹ, khiến cho họ tiêu trừ túc 

nghiệp sẽ liền ăn chay được. Vợ con chính là những người gần gũi với 

mình  nhất,  chẳng  thể  dùng  Phật  pháp  đễ  dẫn  dắt  họ,  làm  sao  dẫn  dắt 

người đời cho được?  “Nêu gương cho vợ, [ảnh hưởng] đến tận anh em 

 rồi lan truyền ra khắp cả nước”,  pháp thế gian hay xuất thế gian không 

gì đều chẳng như vậy! Từ nhà đến cả nước, thì mới là đường lối “đi xa 

do bước từ chỗ gần, lên cao phải bắt đầu từ dưới thấp” vậy! Trong khi 

niệm  Phật,  do  thương  những  chúng  sanh  khổ  não,  lòng  chua  xót  ứa  lệ, 

đấy  chính  là  thiện  căn  phát  hiện,  nhưng  chớ  nên  tưởng  đó  là  đức  rồi 

thường để xảy ra như vậy! Nếu thường như thế, sẽ bị ma bi thương dựa, 

điều này hết sức thiết yếu! 

Niệm Phật lấy Tín - Nguyện làm chủ, có lòng tin chân thành, nguyện 

thiết tha, quyết định được vãng sanh. Còn [tâm mong] chứng tam-muội 

thì  chẳng  thể  không  phát  tâm  ấy,  nhưng  người  đời  nay  thật  rất  ít  kẻ 

chứng tam-muội, bởi lẽ đã chứng được Niệm Phật tam-muội là đã siêu 

phàm  nhập  thánh  ngay  trong  đời  này,  chớ  nên  coi  là  chuyện  dễ  dàng! 

Không biết ông có bộ Văn Sao của Quang hay chưa? Nay gởi cho ông 

một bộ, xin hãy đọc kỹ thì cách tu trì, dụng tâm đều có thể hiểu rõ. Lại 

còn có bản in bằng lối khắc ván, so với bộ này nhiều hơn một trăm bốn 

mươi mấy bài; muốn xem xin hãy gởi thư cho cư sĩ Trương Thụy Tăng 

ở Đại Thập Tam Loan, Dương Châu xin một bộ. Ông ta thí rộng rãi các 

thiện thư, không ai xin mà chẳng cho; thí thiện thư rất nhiều, chứ không 

phải chỉ có một loại sách này. 

Thêm nữa, hiện thời Thương Vụ Ấn Thư Quán đã sắp chữ gần xong, 

ước  chừng  cuối  tháng  Ba  sẽ  có  thể  in  ra  sách;  so  với  bản  khắc  ván  lại 

nhiều  hơn  một  trăm  bài  nữa.  Đã  được  bạn  bè  chịu  trách  nhiệm  in  hai 

vạn bộ, sắp chữ hoàn chỉnh xong liền bắt đầu in, sẽ in ba vạn bộ. Mỗi bộ 

giá ước chừng bốn cắc, chưa tính bưu phí. Nếu muốn lợi người, xin hãy 

đứng ra in bao nhiêu bộ đó để kết tịnh duyên. Cách chịu trách nhiệm là 

ai bỏ ra bao nhiêu tiền sẽ căn cứ theo số tiền ấy mà giao sách cho người 

đó.  Trong  đây  chẳng  có  mảy  may  riêng  tư  nào  để  cho  mọi  người  làm 

công đức chân thật. Nếu muốn đảm nhiệm in, xin hãy gởi tiền sang văn 

phòng  chánh  của  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  ở  số  Bốn  Mươi  Lăm,  Hoa 

Tự đường Bảo Sơn, Thượng Hải, giao cho cư sĩ Nhậm Tâm Bạch. Ông 

ta nhận được liền gởi biên lai, đợi khi nào sách in ra sẽ giao theo số tiền 

[đã đóng góp]. [Giá tiền như đã nói trên đây] là căn cứ theo số lượng ba 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 148 of 327

vạn bộ mà định giá, so với giá bán lẻ sẽ rẻ hơn một nửa. 

Pháp do đức Như Lai đã nói trong cả một đời đều là dạy dùng tự lực 

để đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh tử. Chỉ có một môn Tịnh Độ 

chuyên  trọng  Phật  lực,  do  [nương  vào]  Phật  lực  nên  tuy  tội  nghiệp  sâu 

nặng mà nếu đủ lòng tín nguyện sẽ đều được vãng sanh. Nếu có thể đoạn 

chứng  thì  sở  chứng  càng  cao.  Pháp  này  lợi  khắp  ba  căn  thượng,  trung, 

hạ.  Cõi  đời  thường  vì  thấy  ngu  phu  ngu  phụ  cũng  niệm  Phật  được  bèn 

cho pháp này là chuyện của ngu phu, ngu phụ, đến nỗi kẻ không ngu lại 

bị kẻ ngu thương xót ngược lại, nguyên nhân đều là do không có trí để tự 

chăn dắt vậy. Nếu có thể dùng trí để tự chăn dắt, ắt sẽ viên chứng thiên 

chân Phật tánh sẵn có nơi tâm này để thành Phật đạo đầy đủ phước huệ 

vậy!  (Ngày Hai Mươi Mốt tháng Giêng năm Giáp Tý - 1924) 

331. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ hai) 

Tôi do bệnh mắt chưa lành, sau đấy lại vì thư từ dồn đống nên lá thư 

[ông gởi] ngày Mười Tám tháng trước bị để chậm trễ tới nay. Nói  “dùng 

 trí để tự chăn dắt, chăn dắt người khác” , chính là cật lực giữ vẹn luân 

thường, chuyên dốc tu Tịnh nghiệp, đừng làm các điều ác, vâng làm các 

điều  thiện.  Nếu  ông  luận  về  đạo  “tự  dẫn  dắt,  dẫn  dắt  người  khác”  ở 

ngoài những điều ấy, sẽ trở thành lời nói mâu thuẫn với việc làm, chẳng 

biết đấy chính là trí Đại Bát Nhã. Ông đã nói lời ấy, tức là đã xem mấy 

câu nói đó [của Quang trong lá thư trước] như tri kiến thừa thãi! Quán 

Thế  Âm  Phổ  Môn  Phẩm  cũng  là  pháp  môn  Niệm  Phật!  Những  kẻ  cầu 

phước  báo  thế  gian  là  vì  chẳng  biết  có  pháp  xuất  thế  gian,  mà  cũng 

chẳng biết tâm tánh của chính mình và tâm tánh của Phật chẳng hai. 

Vợ ông đã có tín tâm, hãy nên dùng nhiều cách khuyên lơn, khích lệ, 

khiến cho [lòng tin ấy] được tăng trưởng. Cha mẹ ông không tin là vì túc 

căn nông cạn. Hãy nên đem toàn thể công đức trì tụng của chính mình 

chí  tâm  hồi  hướng  cho  cha  mẹ,  há  nên  chỉ  hạn  định  trong  ba  biến  chú 

Đại Bi? Ông chớ nên nói “hồi hướng cho cha mẹ, chính mình sẽ chẳng 

có phần!” Nếu ông có thể chân thật hồi hướng cho cha mẹ thì so với việc 

“chỉ trì tụng [cho chính mình], chẳng hồi hướng cho cha mẹ”, công đức 

càng thù thắng hơn. Vì thế, trong nhà Phật, phàm mỗi khi lễ tụng đều hồi 

hướng cho khắp pháp giới chúng sanh, huống là cha mẹ sanh ra ta ư? 

Ví  như  một  ngọn  đèn,  đem  thắp  cả  trăm  ngàn  vạn  ức  vô  lượng  vô 

biên ngọn đèn khác, chính cây đèn ấy vẫn y như cũ. Nếu chẳng thắp [cho 

ngọn đèn nào khác], ngọn đèn ấy có được tăng thêm gì đâu! Huống chi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 149 of 327

sự  sanh  trưởng,  phát  khởi  của  đại  Bồ  Đề  tâm,  cố  nhiên  chẳng  thể  nào 

dùng ánh sáng của ngọn đèn trong thế gian để tỷ dụ được! Chẳng qua là 

mượn chút ý nghĩa đấy thôi! Trước kia, ông Nhậm Tâm Bạch nói ông có 

gởi thư đến, gởi cho Khổng Chúc Sanh bốn đồng, đợi tới tháng Tư sách 

được in ra sẽ gởi đi, mỗi bộ chẳng quá bốn cắc  (bưu phí chưa tính). 

Ngày  Hai  Mươi  Lăm,  Hai  Mươi  Sáu,  Quang  sẽ  xuống  núi.  Không 

có  chuyện  gì  quan  trọng  đừng  gởi  thư  đến.  Nếu  có  chuyện  gì  cần  gởi 

thư, hãy gởi sang chùa Thái Bình ở bến Trần Gia, Thượng Hải, nhờ hòa 

thượng Chân Đạt chuyển. Bởi lẽ, có thể Quang cần sang nơi khác, nên 

phải  giao  cho  thầy  ấy.  Ước  chừng  [thời  gian  tôi  ở  Thượng  Hải]  sẽ  kéo 

dài hai, ba tháng  (Ngày Mười Hai tháng Ba năm Giáp Tý - 1924) 

332. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ ba) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Hiện  nay  người  cùng  nhà  đánh  nhau,  dân 

chúng lầm than, đều là vì những kẻ [hiện đang] có quyền lực, trong đời 

trước đã chỉ biết vun phước, chẳng biết cầu sanh Tịnh Độ, nên đến nỗi 

đời này cậy vào phước lực để rối nước hại dân. Nhưng trăm họ bị bọn 

chúng  hãm  hại  cũng  là  vì  đời  trước  chẳng  biết  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh 

mạng, chỉ biết vui thỏa bụng miệng, chẳng biết đây - kia cùng một thân 

thể, cùng một tánh linh, nhẫn tâm giết ăn! So với giết chính mình để tự 

ăn còn tàn khốc hơn gấp vạn lần; nhưng kẻ ngu tục chẳng biết nên mới 

dùng  thịt  để  tỏ  lòng  hiếu,  cúng  giỗ  tổ  tông,  đãi  đằng  khách  khứa.  Nếu 

không có thịt, sẽ chẳng có mặt mũi nào nhìn ai, [cảm thấy] nhục nhã, ê 

chề không chi bằng! Chẳng biết đã tạo thành đại kiếp giết chóc lẫn nhau 

này, tuy Phật, Bồ Tát đại bi cứu khổ cũng chẳng làm thế nào được! 

Ông đã biết ăn chay, khuyên lơn cha mẹ, đúng là biết cội gốc, nhưng 

nỡ  để  vợ  con,  quyến  thuộc  tạo  mãi  sát  nghiệp,  chịu  mãi  sát  báo  ư?  Cả 

nhà ắt đều nên ăn chay và đem điều này giáo hóa cả làng, cả ấp, sẽ cứu 

được  nỗi  khổ  trong  tương  lai  chẳng  thể  nào  lường  được!  Lại  cần  phải 

khuyên dạy họ đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, sanh lòng 

tin phát nguyện cầu sanh Tây Phương ngõ hầu đoạn trừ được hạt giống 

khổ sở. Phận làm con hiếu thảo với cha mẹ, chỉ có điều này là lớn. Nếu 

chẳng dốc sức nơi điều này thì cha mẹ chưa được vãng sanh sẽ bị đọa lạc 

nhiều lắm. Dẫu cho một đời, hai đời chẳng bị đọa lạc, rốt cuộc cũng có 

ngày đọa trong tam đồ ác đạo. Lặng im suy nghĩ, tâm sao yên được? 

Cần biết rằng: Cái quan trọng nhất trong thế gian là thần thức. Dẫu 

[con  cái]  công  thành  danh  lập,  rốt  cuộc  thần  thức  của  cha  mẹ  có  được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 150 of 327

hưởng  lợi  ích  chi  đâu?  Đại  Vũ  là  đại  thánh  nhân,  chẳng  cứu  nổi  thần 

thức của ông Cổn. [Ông Cổn chết đi] hóa thành con Hoàng Nai  (chữ Năng 

(能)   đọc  thành  Nãi  (乃),  giọng  ngang,  chính  là  con  ba  ba  (cua  đinh,  trạnh)  có  ba 

 chân)  chui  xuống  vực  Vũ.  Nghĩ  tới  điều  này,  tâm  khuyên  cha  mẹ  niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  sẽ  tràn  trề  nẩy  sanh.  Nếu  không,  chính  là 

ngỗ nghịch, bất hiếu, vì chẳng đoái hoài thần thức cha mẹ bị đọa lạc, tội 

ấy còn [nặng] hơn giết cha mẹ vậy! Kẻ chưa nghe Phật pháp thì chẳng 

biết  làm  sao,  chứ  ông  đã  quy  y  Phật  pháp,  đương  nhiên  Quang  chẳng 

thể không dựa theo sự thực để bảo ông. Mong ông hãy đưa lời này của 

Quang cho cha mẹ xem, chắc họ sẽ dễ sanh lòng tin. 

Văn  Sao  đã  nhận  được  hay  chưa?  Nay  lại  gởi  cho  ông  hai  gói,  xin 

hãy tặng cho người thông văn lý, có tín tâm. Sách Giới Sát Phóng Sanh 

Bạch  Thoại  và  Sơ  Cơ  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam  được  in  chung  thành  một 

cuốn, do thư cục [nào in] không rõ. Nếu ông muốn in, hoặc in riêng cuốn 

Giới Sát Bạch Thoại, hoặc in chung với Tịnh Nghiệp Chỉ Nam, xin hãy 

gởi thư sang cho cư sĩ Hoàng Hàm Chi ở số Hai Mươi Sáu đường Cực 

Ty Phi Nhĩ (Jessfield Road), Thượng Hải, hoặc cậy ông ta in giùm ông 

bao nhiêu đó cuốn, hoặc ông tới Thượng Hải gặp gỡ để cùng nhau bàn 

định.  Hoặc  nếu  ở  chỗ  ông  ta  hãy  còn  thì  đem  tiền  mua  hết  số  sách  ấy 

cũng được. Hiện thời, ông ta đã thôi làm quan, tịnh tu trong nhà. 

Tôi  chỉ  nghe  tiếng  sư  Bảo  Nhất,  chưa  hề  trao  đổi  thư  từ.  Nếu  ông 

muốn thân cận, cũng chẳng phải là không được; chỉ có điều cuốn Tự Tri 

Lục do một nữ đệ tử của Sư in ra thì đừng xem. Sợ ông xem rồi sẽ đến 

nỗi  không  dốc  sức  nơi  nhất  tâm,  chỉ  chuyên  mong  được  cảnh  giới  tốt 

đẹp, ắt sẽ bị ma dựa. Đấy là ý nghĩa trọng yếu  ([nhiều người ở] Thượng Hải, 

 Hàng Châu, Dư Diêu trông thấy sách ấy đều muốn đem in thạch bản. Quang hết sức 

 nói ra điều tệ của sách ấy nên họ đều thôi in)  (Ngày Hai Mươi Tám tháng Chạp năm 

 Giáp Tý - 1924) 

333. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ tư) 

Nhận  được  thư  khôn  ngăn  vui  vẻ,  an  ủi.  Người  không  thông  hiểu 

[pháp môn Tịnh Độ] trông thấy Tự Tri Lục không một ai chẳng hớn hở 

muốn  lưu  thông,  chẳng  biết  [người  viết  ra  sách  ấy]  đã  bị  ma  dựa  quá 

nhiều, khiến cho công lao chân tu của người khác đều bị cảnh giới [được 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 151 of 327

mô tả trong sách] ấy ngăn trở110. Giống như bỏ chất độc vào Đề Hồ, ăn 

vào ắt sẽ chết người, đáng than quá đỗi! Ông Hoàng Hàm Chi ôm lòng 

làm lợi, cứu giúp người khác, ắt sẽ thay ông lo liệu, nhưng nghe nói năm 

ngoái ông ta bị bệnh, chẳng biết hiện thời đã lành hay chưa? 

Cha mẹ ông chẳng phát tâm thì một là do họ tự coi đó là chuyện nhỏ 

nhặt, chẳng phát tâm liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh; hai là do 

chẳng  biết  đến  cội  nguồn  nên  chẳng  phát  tâm.  Nếu  vợ  ông  thông  hiểu 

văn nghĩa, hằng ngày đem những nghĩa trong Văn Sao ra giảng nói, chắc 

sẽ cảm động được tâm họ. Như vợ ông chẳng thể giảng nói, thì cháu gái, 

cháu trai đọc Văn Sao sẽ có thể giảng nói. Lại hãy nên thỉnh Sơ Cơ Tịnh 

Nghiệp  Chỉ  Nam  gởi  đến,  sách  ấy  cũng  do  ông  Hoàng  Hàm  Chi  viết 

bằng văn Bạch Thoại, sẽ dễ lãnh hội. Thiên hạ chẳng yên là do gia đình 

không khéo dạy dỗ. Gia đình khéo dạy dỗ thì sự dạy dỗ của mẹ chiếm 

phần khẩn yếu nhất. Vì con người thuở bé, hằng ngày ở bên mẹ; nếu có 

hiền  mẫu,  con  cái  sẽ  được  un  đúc  hằng  ngày,  tập  quen  thành  tánh,  dẫu 

muốn trở thành hạng đớn hèn cũng chẳng thể được! 

Nay đặt pháp danh cho vợ ông là Trí Dục, nghĩa là dùng trí huệ để tự 

nuôi dưỡng đức mình, khiến cho nhân dục hết sạch, Minh Đức hiện rõ. 

Lại  dùng  trí  ấy  để  giáo  dục  con  cái  khiến  cho  chúng  đều  trở  thành  bậc 

quân tử lập được đức “chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều lành”. 

Từ  đây  lại  mở  rộng  ra  thì  lợi  ích  sẽ  chẳng  thể  nghĩ  bàn  được.  Kẻ  ngu 

trong cõi đời chẳng biết tu đức, chỉ muốn nhờ vào thờ Phật để diệt tội. 

Vậy là chỉ mong được tiếng, chẳng trọng thực chất, há có thể đích thân 

đạt được lợi ích thật sự ư? 

Quân  Anh,  Khuê  Anh  đã  có  túc  căn,  lại  đọc  Văn  Sao,  ắt  sẽ  có  lúc 

phát sanh thiện căn lớn lao, chẳng ngại đặt sẵn pháp danh cho chúng để 

chúng gắng công tu đức của chính mình hòng trở thành bậc thầy gương 

mẫu cho nữ giới. Dẫu chúng không có tâm quy y, chỉ cần tu theo đúng 

những gì Văn Sao đã nói thì cũng là người trong Liên Trì Hải Hội. Nếu 

bọn chúng phát được tâm tự lợi, lợi tha, há chỉ riêng nữ giới được lợi ích 

mà  thôi  ư?  Nay  đặt  pháp  danh  cho  Quân  Anh  là  Liên  Anh,  Khuê  Anh 

pháp danh là Tịnh Anh. Do bọn chúng nếu có thể quyết chí đè nén thói 

110 Theo phần trước, đệ tử của sư Bảo Nhất bịa chuyện Sư có hai người đệ tử niệm Phật đã 

tu  chứng  được  cảnh  giới  Bồ  Tát  nhằm  đề  cao  đức  hạnh  cũng  như  khả  năng  giáo  hóa  cao 

siêu của thầy mình. Sư Bảo Nhất không ngăn trở còn đề tựa tán dương. Do đó, người không 

thông hiểu sâu xa pháp môn Tịnh Độ khi đọc cuốn Tự Tri Lục sẽ rất dễ khởi tâm mong cầu 

mau đắc những cảnh giới thần kỳ giống như vậy, cho nên khó thể đạt nhất tâm do lòng ham 

cầu quá mạnh! Thậm chí, do tánh tự ái, ham danh, sẽ bịa chuyện kể những cảnh giới tốt đẹp 

mình đã đạt được nhằm mong người khác khen mình tu giỏi! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 152 of 327

xấu  của  nữ  giới,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  trong  tương  lai  sẽ  đem  những 

gì  chính  mình  đã  biết  vun  đắp  cho  bố  mẹ  chồng,  chồng,  cùng  với  chị 

em dâu và con cái thì cả nhà nhân từ, làng ấp cũng đều nhìn theo đó bắt 

chước làm lành. [Làm được như thế] thì chính là bậc anh thư trong đời 

này. 

Anh (英) có nghĩa là “siêu quần xuất chúng”, tức là bậc trượng phu 

trong nữ giới, tương lai vãng sanh Tây Phương, làm đệ tử của A Di Đà 

Phật, là quyến thuộc của Quán Âm, Thế Chí, đáng gọi là “cùng làm con 

thật sự của đức Như Lai trong thế giới hoa sen thanh tịnh”. Ý nghĩa thật 

sự của chữ Anh là như vậy đó. Chúng chịu tin tưởng, làm theo những lời 

này, ắt sẽ chẳng nói xuông. Người bận bịu chắc chắn phải dùng đến cách 

Thập  Niệm  vào  buổi  sáng,  nhưng  ngay  cả  người  nhàn  tản  có  thể  tụng 

niệm công khóa, cũng vẫn có thể dùng phép Thập Niệm vào buổi sáng 

được,  chứ  không  phải  là  đã  tụng  công  khóa  thì  không  được  dùng!  Cổ 

nhân có nhiều vị suốt đời dùng phép Thập Niệm buổi sáng rồi mới tụng 

khóa lễ chánh, nào có trở ngại chi! 

Hiện  thời,  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hãm  cùng  cực,  đều  do  gia  đình 

chẳng dùng nhân quả báo ứng để dạy dỗ. Hơn nữa, trường nữ sinh ngày 

nay  phần  nhiều  cổ  động  học  sinh  toan  tính  nắm  giữ  chánh  quyền,  làm 

Đốc  Quân,  Tỉnh  Trưởng,  Đại  Tổng  Thống,  hoàn  toàn  chẳng  đề  xướng 

“giúp chồng, dạy con” đến nỗi lũ học sinh như điên, như cuồng, gần là 

gây lụy cho gia đình, xa là gieo tai ương cho xã hội, đáng tiếc thay! Xin 

hãy nói cặn kẽ những lời này với Quân Anh, Khuê Anh   (Ngày Hai Mươi 

 Bốn tháng Hai năm Ất Sửu - 1925). 



334. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ năm) 

Nhận được thư khôn ngăn đau thương, nước ta nhiều năm qua chẳng 

bị  thiên  tai  thì  cũng  bị  nhân  họa.  Tuy  nguồn  cội  đều  là  do  ác  nghiệp 

trong quá khứ lẫn hiện tại gây nên, nhưng quá nửa cũng là vì kẻ nắm giữ 

chánh  quyền  chuyên  cậy  vào  ý  mình,  chẳng  tuân  theo  công  lý,  đến  nỗi 

đã  loạn  lại  càng  loạn  thêm!  Những  kẻ  lưng  chừng  đều  thành  loài  trộm 

cướp; đúng là không lập được cách nào [cứu vãn], không có thuốc nào 

chữa được, đáng đau, đáng than! Mười đồng để in Đại Sĩ Tụng đã nhận 

được  rồi.  Nếu  Nhuận  Phủ  có  thể  thôi  ăn  mặn,  kiêng  rượu,  Quang  sẽ 

chẳng uổng phí một phen tâm tư. 

Ngày hôm qua Liên Anh có gởi thư đến, hỏi cách khiến cho cha mẹ 

được vãng sanh, tợ hồ cô ta chưa thể thấu hiểu những ý trong Văn Sao. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 153 of 327

Nếu không, trọn chẳng đến nỗi có lời hỏi ấy! Quang cực lực nói về lợi 

ích do niệm Phật, cũng như lợi - hại do giữ gìn lòng trinh. Nếu giữ được 

cho  vững  thì  không  chi  tốt  lành  bằng!  Nếu  không,  hãy  nên  vâng  theo 

thiên lý nhân luân mà xuất giá, so với việc không lấy chồng mà bị thất 

tiết  sẽ  cao  siêu  gấp  trăm  ngàn  vạn  lần.  Cuối  thư,  Quang  bảo  cô  ta  hãy 

thường đọc Văn Sao, chớ nên thường gởi thư đến cho thêm bận rộn. 

Nhà  chồng  của  Tịnh  Anh  đã  gây  khó  khăn  về  chuyện  ăn  thuần  đồ 

chay  thì  ăn  thịt  ít  đi  sẽ  chẳng  trở  ngại  gì,  hoặc  chính  mình  chỉ  ăn  rau 

trong những món thịt. Hơn nữa, bọn họ quyết chẳng dò xét cô ta ăn cơm 

[như thế nào], chỉ giữ lòng bất nhẫn thì tuy chẳng thể ăn thuần món chay 

thanh tịnh nhưng những món tanh tưởi phải ăn kèm theo cũng sẽ chẳng 

có  mấy!  Hơn  nữa,  cô  ta  đã  thông  hiểu  văn  lý,  nên  cũng  có  thể  uyển 

chuyển thuật những lợi ích [do ăn chay] với chồng. Lâu ngày chồng cô 

ta sẽ chẳng đến nỗi vẫn ngăn trở. Dẫu bị ngăn trở thì chỉ nên niệm Phật 

hồi  hướng  cho  những  chúng  sanh  bị  ăn  thì  cũng  bù  đắp  được  đôi  chút 

cho  sự  thiếu  sót  ấy,  không  còn  mắc  sát  nghiệp  nữa!  Cô  ta  niệm  Phật 

[thấy] ánh sáng tỏa ra, đấy vẫn thuộc về ma cảnh. Hãy viết thư gấp, bảo 

cô  ta  đừng  tưởng  chuyện  ấy  là  thật,  lâu  sau  [hiện  tượng  ấy]  sẽ  mất  đi. 

Nếu tưởng đó là thánh cảnh hiện tiền, sợ rằng tương lai sẽ đến nỗi bị ma 

quỷ dựa thân, bị ma nhập phát cuồng, hết thuốc chữa! 

Ấy  là  vì  chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  đã  kết  oán  nghiệp  vô 

lượng vô biên. Bọn chúng muốn đến báo oán, nhưng vì cô ta có sức tu trì 

niệm Phật, chẳng thể báo oán trực tiếp được. Do cô ta mong tưởng cảnh 

giới tốt đẹp, những kẻ oán nghiệp ấy bèn hiện ra cảnh giới đó khiến cho 

cô  ta  dấy  lòng  hoan  hỷ,  tưởng  công  phu  tu  hành  của  mình  đã  đạt  mức 

rồi, hoặc tưởng mình đã thành thánh đạo. Do vọng niệm cứng chắc ấy sẽ 

bị  mất  chánh  niệm,  ma  quỷ  bèn  nhập  thân  khiến  phát  điên  phát  cuồng, 

Phật  cũng  chẳng  thể  cứu  được!  Cõi  đời  lắm  kẻ  dụng  công  tu  hành  rồi 

phát điên phát cuồng đều do chính mình chẳng biết dứt trừ vọng tưởng, 

nhiếp  tâm,  chánh  niệm  dụng  công,  thường  đều  là  “chưa  dụng  công  đã 

mong thành thánh!” Do suốt ngày chỉ chăm chú mong ngóng thánh cảnh 

giống  như  uống  thuốc  độc,  hôn  mê,  loạn  trí,  vô  tri,  bảo  là  “trời  đất  lăn 

chiêng,  thần  kỳ  quỷ  quái!”  Chứ  thật  ra  đều  là  do  vọng  tâm  của  chính 

mình chiêu cảm ma quỷ gây tác dụng. 

Hãy nên dạy cô ta nhất tâm niệm Phật. Trừ danh hiệu Nam Mô A Di 

Đà Phật ra, nhất loạt chẳng để cho tâm nẩy sanh các niệm thì tự nhiên sẽ 

như hư không tan sương mù, mặt trời chiếu rạng. Lợi ích của nhất tâm 

niệm Phật và họa hại vì tâm vọng tưởng sôi động mong thấy cảnh giới 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 154 of 327

trong Văn Sao đều đã nói tới nhiều lần. Xin hãy sao lại thư này gởi cho 

[cô  ta].  Lại  nên  khuyên  cô  ta  hãy  tận  lực  y  theo  lời  tôi  nói,  chớ  tưởng 

cảnh  ấy  là  thật.  Dẫu  nó  có  xuất  hiện  cũng  chẳng  sanh  vui  mừng,  cũng 

không sanh lòng sợ sệt, cảnh ấy sẽ tự tiêu. Như kẻ giặc vào nhà người ta, 

[người ấy] tưởng nó là người trong nhà của họ thì cũng bị hại. Biết nó là 

giặc nhưng lầm lẫn sanh lòng sợ hãi thì cũng sẽ bị hại. Nếu chẳng vui, 

chẳng sợ, nhất loạt chẳng thèm đoái hoài tới nó, nó sẽ chẳng có chỗ nào 

để đặt chân! 

Hiện thời Văn Sao không còn, tôi sẽ gởi thư cậy thầy Chân Đạt gởi 

cho dăm ba gói để giúp Quang bù đắp chỗ thiếu thốn. Trong lúc này, làm 

chuyện lớn sẽ rất mệt trí. Nếu chẳng hết sức tỉ mỉ, khiến cho người khác 

bị  hại  thì  chính  mình  mắc  lỗi,  khổ  sở  chẳng  kham  nói  được  đâu!  (Ngày 

 Mười Tám tháng Tư năm Ất Sửu - 1925) 

335. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ sáu) 

Phàm tình chẳng thể suy lường lợi ích của Phật pháp được! Kẻ ngu 

chỉ biết dùng thuốc men để trị bệnh và van thần vái quỷ cầu được lành 

bệnh đều đáng gọi là phường “gánh gai bỏ vàng, đi ngược đường”. Ông 

do bị bệnh mà biết “công phu chẳng hờ hững, hời hợt sẽ đạt được lợi ích 

thật sự”. Lại biết Phật pháp quả thật có thuật “điểm đá thành vàng”  (đây 

 là ví dụ, đừng hiểu lầm), có công huân biến phàm thành thánh. Đấy cũng là 

do thiện căn đời trước mà ra, mà cũng là do đời này tu trì mà được. Hãy 

khéo  dụng  tâm,  đừng  cho  đấy  là  chuyện  kỳ  lạ,  đặc  biệt,  rồi  thoái  thất 

công lao trước kia, thì tương lai sẽ càng đạt được lợi ích sâu xa. Nói đến 

lợi ích sâu xa thì bất tất phải cầu nơi cảm thông cảnh giới, mà hãy nên 

nhận chắc sự vãng sanh Tây Phương thì mới chẳng phụ ân sâu Tam Bảo 

gia bị lần này. 

Chung Anh túc căn sâu xa, nhưng tri thức chưa mở mang! Nửa đêm 

niệm Phật, thấy một vị thần mặc kim giáp, sợ bị ma thử thách, nên chẳng 

dám niệm. Sao mà vô trí quá mức như thế? Phàm người niệm Phật chỉ 

nên chí thành, khẩn thiết, nhất tâm chánh niệm, trọn chẳng chuyên chú 

vọng tưởng thấy Phật hoặc thấy cảnh giới. Bởi lẽ, nếu tâm quy nhất, thấy 

Phật  hay  thấy  cảnh  giới  đều  chẳng  đến  nỗi  lầm  lẫn  sanh  hoan  hỷ,  rồi 

đến mức “được chút ít đã cho là đủ”, trở thành lui sụt. Không thấy Phật, 

không thấy cảnh giới, cũng trọn chẳng thiếu sót gì! Tâm chưa quy nhất 

mà muốn gấp thấy Phật, thấy cảnh giới, đừng nói thấy cảnh ma, dẫu thật 

sự thấy cảnh Phật mà tâm lầm lẫn sanh hoan hỷ thì cũng bị tổn hại  (nghĩa 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 155 of 327

 là  “do  sanh  hoan  hỷ  bèn  lui  sụt”),  chẳng  được  hưởng  lợi  ích.  Hãy  nên  chú 

trọng  chí  thành  niệm  Phật,  đừng  ôm  lòng  [mong  tưởng]  thấy  Phật  hay 

thấy cảnh giới. 

Nếu khi đang niệm Phật, chợt có tượng Phật và tượng Bồ Tát, tượng 

chư  thiên  hiện  ra,  tâm  chỉ  giữ  chánh  niệm,  đừng  sanh  chấp  trước.  Biết 

tượng hiện ra ấy chỉ do tâm hiện, tuy hiển hiện vằng vặc phân minh, thật 

sự  chẳng  phải  là  một  vật  nào!  Do  tâm  tịnh  nên  hiện  ra  cảnh  tượng  ấy, 

như nước thanh tịnh, trăng liền hiện bóng, chẳng có mảy may kỳ lạ, đặc 

biệt  nào  cả!  Trọn  chẳng  sanh  lòng  khoe  khoang,  vui  sướng,  tâm  càng 

thêm chuyên nhất, sốt sắng niệm Phật. Người làm được như thế thì đừng 

nói là “cảnh giới Phật hiện ra sẽ được lợi ích”, dẫu ma hiện ra vẫn có lợi 

ích. Vì sao vậy? Do chẳng chấp trước, tâm có thể quy nhất. Phật hiện thì 

tâm càng thanh tịnh. Ma hiện thì do tâm thanh tịnh chẳng chấp trước nên 

ma không thể quấy nhiễu được, tâm càng thêm thanh tịnh, đạo nghiệp tự 

tiến. 

Nay ngẫu nhiên có chuyện biến hiện bèn sanh hoảng sợ, chẳng dám 

niệm Phật, tâm đã mất chánh niệm rồi! May mà chẳng phải là ma hiện! 

Nếu  là  ma  hiện,  vì  không  dám  niệm  Phật  nên  ma  liền  có  thể  nhập  vào 

tâm khiếu, bị ma dựa phát cuồng, chôn vùi chánh niệm. Sao chẳng biết 

tốt - xấu đến mức như thế? Sợ là ma hiện thì càng phải nên sốt sắng khẩn 

thiết niệm Phật, con ma ấy sẽ tự chẳng có chỗ dung thân! Như ánh sáng 

chiếu đến, tối tăm tự nhiên chẳng còn, chánh đến tà tự tiêu diệt. Sao lại 

sợ ma hiện bèn chẳng dám niệm Phật? May chẳng phải là ma, nếu quả 

thật là ma thì đã trao toàn quyền cho nó rồi. Pháp để tự mình đối trị hoàn 

toàn chẳng dùng tới, bỏ mặc cho ma khuấy, buồn thay, xót thay! 

Niệm  Phật  ngẫu  nhiên  sanh  lòng  bi  cảm,  cũng  là  điều  hay,  nhưng 

chớ nên chuyên muốn dấy lên cảm tưởng ấy. Nếu tâm thường muốn dấy 

lên cảm tưởng ấy, chắc sẽ đến nỗi bị ma dựa, chẳng thể cứu được. Hãy 

nên  giữ  tâm  như  hư  không,  trọn  chẳng  có  một  vật  gì  trong  tâm.  Dùng 

tâm  thanh  tịnh  ấy  để  niệm  Phật  thì  sẽ  tự  chẳng  có  hết  thảy  cảnh  giới. 

Dẫu có ma cảnh, nhưng do tâm ta như hư không, chẳng sanh kinh sợ, cứ 

niệm Phật, ma ắt tự tiêu! Nay sợ là ma, chẳng dám niệm Phật thì ví như 

sợ cường đạo kéo đến bèn trước hết tự mình đem những lính hộ vệ trong 

nhà  chuyển  đi  phương  xa,  chẳng  cho  họ  ở  trong  nhà.  Đấy  chính  là  đã 

trao quyền bảo hộ cho cường đạo khiến chúng trọn chẳng sợ hãi gì, mặc 

sức cướp đoạt sạch sành sanh! Sao mà ngu si đến tột bậc như thế? 

Văn Sao đã được in, ước chừng cuối năm nay có thể ra sách. Lúc này 

hãy nên từ từ. Quyển Trung và Hạ của Tâm Kinh do lũ đồ đệ ma ngụy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 156 of 327

tạo; [ông nói] Cư Sĩ Lâm biếu tặng sách ấy, Quang chưa từng thấy, chắc 

là chưa từng được kiểm duyệt chăng? Loại sách ấy vạn phần chớ nên lưu 

thông! Nếu không, sẽ làm hại chánh nhãn của người khác, tội chẳng nhỏ 

đâu! Ông X…. quen thói thế tục, quả thật là một vết nhơ cho pháp môn. 

Trong  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  chỉ  một  đoạn  nói  về  chế  ngự  tà  dâm  là 

chẳng nể nang hai chúng tại gia thuộc tông Thiên Thai. Sợ ông chưa xét 

tường  tận,  chẳng  hiểu  được  bản  ý  của  ông  ta  (tức  Bành  Thiệu  Thăng). 

Nay  cũng  không  cần  phải  tìm  tòi,  kiểm  lại.  Giới  ấy  do  đức  Phật  chế, 

ngài Thiên Thai đề cao Phật mà soạn lời sớ giải; Bành cư sĩ nào dám nêu 

bừa ý kiến ức đoán! Chẳng qua tự mình muốn thực hành tuyệt dục, thật 

sự  khế  hợp  sâu  xa  tâm  Phật.  Như  vì  muốn  có  người  nối  dòng  mà  làm 

chuyện vợ chồng thì cũng chẳng trái nghịch Phật giới. Nhưng để cầu có 

con nối dòng thì mỗi năm làm một lần, hễ có con nối dòng bèn nên thôi. 

Nếu  viện  cớ  Phật  chẳng  ngăn  cấm  chánh  dâm,  hằng  ngày  thường  làm, 

thì đối với đạo, với Phật, với danh phận của chính mình đều trái nghịch! 

Ý nghĩa của chữ  “thiện túc”  (khéo ngủ) chính là thường ngủ một mình, 

hoặc vì để cầu con mà tạm chung đụng một phen. Sao ông lại chấp chết 

cứng là “ngủ chung với nhau như chuyện ăn cơm, uống trà bình thường 

trong nhà?” Sao lại chẳng biết đạo lý tới mức thế ấy? 

Xin hãy nói với Chung Anh, đừng xử sự như gã si thì mai sau ắt sẽ 

có  lợi  ích  lớn  lao   (ý  nói  nghiệp  tiêu,  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  dầy  và  vãng 

 sanh Tây Phương; chứ không phải là nói tới cảnh giới).  Đã gởi xong hai mươi 

bảy bộ Đại Sĩ Tụng trong hai lượt, tức trong ngày Ba Mươi Mốt tháng 

Năm và mồng Năm tháng Sáu Dương lịch. Đã giao hết sách cho Tôn Trí 

Trạch và cha ông rồi. Do in tới một vạn bộ, người đứng ra in nhiều thì 

giao  trước  một  ít,  những  người  bỏ  tiền  ít  sẽ  giao  hết  để  khỏi  tốn  công. 

Sách được giữ tại hội quán ở Thiên Tân  (Ngày mồng Hai tháng Sáu năm Ất 

 Sửu - 1925). 

336. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ bảy) 

Nhận được thư khôn ngăn vui mừng, an ủi. Pháp danh của cha ông 

trùng với tên lót của các cháu, hãy nên đổi thành Pháp Hòa. Hòa (和) là 

hợp, tức là phỏng theo Quán Âm Bồ Tát trên hợp với bản giác diệu tâm 

của  mười  phương  chư  Phật,  dưới  hợp  với  ý  đau  xót  ngưỡng  mộ  đồng 

nhất  của  mười  phương  hết  thảy  chúng  sanh.  Xin  hãy  làm  cho  cụ  chân 

thật sanh lòng tin phát nguyện thì lợi ích do nghe đạo mới trở thành sự 

thật được. Nếu không, chẳng sanh Tây Phương, dẫu có phước báo trời - 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 157 of 327

người  [thì  phước  báo  ấy]  hệt  như  sương  buổi  sớm,  trong  khoảnh  khắc 

chẳng  còn,  có  ích  chi  đâu?  Vợ  ông  đã  phát  tâm  niệm  Phật,  hãy  nên 

chuyên  chú  trọng  niệm  Phật,  [trong  khi]  tịnh  tọa  cũng  nên  niệm  thầm 

trong tâm thì mới không mắc khuyết điểm nào. 

Sợ  rằng  cách  tịnh  tọa  của  Đồng  Thiện  Xã  là  cách  vận  khí;  bởi  lẽ 

phàm hết thảy ngoại đạo đều lấy vận khí luyện đan làm bí quyết, chẳng 

chịu nói với kẻ chưa nhập môn, [bọn họ] chẳng biết đấy vốn là pháp để 

dưỡng sắc thân, chẳng ăn nhập gì với đạo cả! Đức Phật dạy người đoạn 

trừ  phiền  não  tập  khí,  minh  tâm  kiến  tánh;  nhưng  chúng  sanh  nghiệp 

sâu  huệ  cạn  chưa  thể  chứng  đắc  ngay  trong  đời  này,  cho  nên  Ngài  mở 

toang  phương  tiện  lớn  lao,  dạy  [chúng  sanh]  tín  nguyện  niệm  Phật  để 

mong cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Cách tịnh tọa của bọn 

họ  (tức  Đồng  Thiện  Xã)  chẳng  thể  gọi  là  Thiền  Định  được!  Thiền  có 

nghĩa là Tịnh Lự. Do bọn họ chẳng biết ý nghĩa của danh từ Thiền, nhận 

bừa danh xưng thuộc chánh pháp, nhưng trong tâm xen tạp những vọng 

tưởng của tà ma, ngoại đạo, cho nên bị ma dựa phát cuồng  (Luyện đan, vận 

 khí, cầu thần thông, thấy thần, thấy quỷ, trong tâm ý niệm suy lường tưng bừng, làm 

 sao có thể là Tịnh được?) 

Cần biết rằng: Đức Phật dạy con người chuyên chú cực lực giữ vẹn 

luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình,  đừng  làm 

các  điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  ăn 

chay,  niệm  Phật,  trọn  chẳng  có  điều  gì  không  thể  nói  với  người  khác 

được!  Cái  đạo  “đóng  cổng,  khóa  cửa,  truyền  dạy  riêng  cho  nhau”  của 

họ, đừng nói trong ấy có những điểm xấu, ngay như cho rằng pháp luyện 

đan vận khí là chánh đáng đi nữa thì đấy cũng chẳng phải là đạo để liễu 

sanh tử. Huống chi chưa chắc là chánh đáng ư? Xin hãy chuyên tu Tịnh 

nghiệp, khi tịnh tọa bèn lắng lòng, thầm niệm Phật hiệu, đừng xen thêm 

công phu của bọn họ thì sẽ chẳng trở ngại gì!  (Ngày mồng Bảy tháng Mười 

 Một năm Ất Sửu - 1925) 

337. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ tám) 

Có thể nói là mẹ ông đã có thiện căn từ đời trước, nên mới được cả 

nhà ông niệm Phật [hộ niệm lúc cụ lâm chung]. Nếu những lời ông kể về 

các  tướng  trạng  lúc  cụ  sắp  mất  và  sau  khi  đã  qua  đời  đều  là  chân  thật 

chẳng dối thì chắc chắn cụ được vãng sanh. Nếu là lời đơm đặt sẽ chẳng 

có ích gì cho mẹ, ngược lại còn mắc lỗi lớn! Ông chỉ nên bớt đau buồn 

để niệm Phật và bảo người nhà đều cùng niệm Phật. Tuy nói là “vì cầu 

siêu  cho  mẹ  mà  niệm”,  nhưng  thật  ra  đem  so  với  việc  chỉ  niệm  cho 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 158 of 327

chính mình thì công đức càng lớn hơn nhiều lắm! Dùng những điều này 

để  bảo  ban,  họ  sẽ  đều  phát  lòng  hiếu  thảo.  Trong  khóa  tụng  sớm  tối, 

Quang sẽ hồi hướng cho mẹ ông bảy ngày để trọn hết tình bạn. 

Người  đời  nay  đa  số  hiếu  danh,  [khi  cha  mẹ  đã  khuất  bèn]  viết 

truyện, soạn ký, đều là màu mè rỗng tuếch! Chỉ nên dốc hết sức tu trì để 

cha mẹ chưa được vãng sanh sẽ lập tức được vãng sanh, đã vãng sanh sẽ 

tăng  cao  phẩm  vị.  Đấy  mới  là  nhiệm  vụ  trọng  yếu  nhằm  trọn  hết  tấm 

lòng của kẻ làm con đối với cha mẹ; những chuyện khác đều nhằm làm 

inh  tai  rộn  mắt  thế  tục  mà  thôi!  Cha  ông  tuổi  đã  cao,  hãy  gấp  dốc  sức 

khuyên cụ siêng tu để khỏi kém sút mẹ ông. Đời người chuyện gì cũng 

có thể nhường người khác được, chỉ có chuyện này chẳng thể nhường ai! 

Vì thế, Khổng Tử nói:  “Đương nhân bất nhượng ư sư”  (Gặp việc nhân 

thì phải làm, dẫu thầy mình cũng không nhường)111. Ông nói đến chuyện 

“giấy  vàng  viết  thần  chú  bằng  tiếng  Phạn”,  lẽ  đâu  không  có  lợi  ích! 

Nhưng cái gốc của lợi ích nằm nơi lòng Thành. Nếu có lòng Thành thì 

lợi ích càng lớn. Nếu luông tuồng như trò đùa trẻ con thì lợi ích sẽ nhỏ 

nhoi  lắm!  Tục  ngữ  có  câu:   “Nhân  tâm  quả  thành,  kim  thạch  vị  khai”  

(Lòng  người  nếu  thành  thật;  đá,  vàng  còn  phải  nứt),  huống  là  Phật,  Bồ 

Tát  há  chẳng  cảm  ứng  ư?  Chung  Thất  (lễ  bốn  mươi  chín  ngày)  thỉnh 

Tăng  niệm  kinh,  cũng  nên  đổi  thành  niệm  Phật.  Nếu  có  vị  Tăng  thanh 

tịnh  thì  được;  chứ  nếu  chỉ  có  loại  Tăng  ăn  mặn  uống  rượu  thì  hãy  nên 

dành khoản tiền ấy để giúp đỡ người gặp cảnh ngặt nghèo. Chỉ cần gia 

quyến niệm Phật mà thôi, cần gì phải bắt chước làm theo khuôn sáo thế 

tục?  Cũng  không  nhất  định  phải  tới  Phổ  Đà.  Hễ  thuận  tiện  thì  tới;  nếu 

không, đừng tới! Thấy mặt Quang trọn chẳng ích lợi gì! Do vậy, chẳng 

thà chuyên tâm y theo Văn Sao để hành còn tốt hơn! 

Hiện  thời  thế  đạo  nhân  tâm  bại  hoại  đến  cùng  cực,  không  thể  vãn 

hồi!  Chỉ  có  cực  lực  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia 

đình  để  làm  cơ  duyên  xoay  chuyển.  Giáo  dục  trong  gia  đình  cũng  phải 

chú trọng nhân quả, báo ứng. Dạy dỗ con gái nên kèm thêm chuyện ăn 

chay, bởi lẽ cõi đời thiếu người hiền là vì trong thế gian thiếu mẹ hiền. 

Nếu  con  cái  từ  bé  đã  được  mẹ  hiền  dạy  dỗ,  un  đúc  thành  tánh  thì  sau 

này ắt sẽ có thể giúp chồng thành tựu phẩm đức, dạy con cái đều thành 

người hiền. Nữ nhân lấy việc giúp chồng dạy con làm thiên chức, trách 

nhiệm  ấy  so  ra  càng  nặng  nề,  to  lớn  hơn  nam  nhân.  Người  đời  chẳng 

biết giảng nói, suy xét nơi đây, cứ lầm lạc muốn cho nữ nhân tham dự 

111 Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của Luận Ngữ Giảng Yếu. Ý nói: Hễ gặp việc 

nhân đáng làm thì bèn dũng mãnh làm ngay, không chần chừ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 159 of 327

chuyện chánh trị giống như đàn ông, chẳng biết sự vụ đến mức tột bực 

như thế đó! Do vậy, cõi đời ngày một hết sức loạn lạc, người hiền ngày 

một hiếm hoi!  (Ngày mồng Chín tháng Chín năm Dân Quốc 15 - 1926) 

338. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ chín) 

Nhận  được  thư  ông  và  thư  của  Mân  Phật  Hóa  Xã,  cùng  với  bài  ký 

tường thuật đại cương những chuyện quan trọng, hiểu rõ [đường lối của] 

Phật  Hóa  Xã  là  chánh  đáng,  nhưng  còn  thiếu  chuyên  chú  nơi  một  môn 

Tịnh Độ để mong thoát lìa thế gian Sa Bà ngay trong đời này. Chương 

trình  [hoạt  động,  đào  tạo  của  Phật  Hóa  Xã]  vẫn  chưa  thể  quyết  đoán. 

Qua chương trình học tập nghiên cứu dành cho nữ giới, biết xã hữu vẫn 

học tràn lan, chưa hiểu rõ tột cùng đạo lý Tịnh Độ. Bọn họ đã chịu quy 

y, hãy nên trần thuật đại lược những nghĩa trọng yếu, những điều khác 

hãy bảo họ đọc trong Văn Sao. 

Liên Anh hiếu thảo sâu đậm, thật đáng khâm phục, kính trọng. Ngộ 

Chánh  nói  “chẳng  hồi  hướng  vẫn  được  lợi  ích  lớn  lao!”  Lời  ấy  không 

thỏa đáng! Bởi lẽ, phàm phu thiếu sức chánh niệm hồi hướng thì những 

gì  đã  tu  sẽ  đều  quy  về  phước  báo  trời  người.  Không  hồi  hướng  mà  có 

thể khiến cho cha mẹ đã khuất từ lâu được hưởng lợi ích siêu độ thì chỉ 

có bậc thánh nhân đắc đạo mới có thể làm như thế được! Lời của Ngộ 

Chánh đã nói chính là lẫn lộn giữa thánh và phàm, coi cả hai giống hệt 

như nhau, chớ nên nghe theo! Hễ nghe theo thì đừng nói là không được 

vãng  sanh,  ngay  cả  phước  báo  nhân  thiên  cũng  chẳng  ổn  thỏa.  Bởi  lẽ, 

không có Cảm thì sẽ chẳng thể cậy vào Phật lực; nếu chỉ nhờ vào sức tu 

trì của chính mình thì so ra sự cơ cảm ấy sẽ khác xa vời vợi sự cơ cảm 

do lòng Thành tạo nên! Còn như nói nhìn vào hạnh nguyện, đạo lực của 

con cái để phán đoán sự vãng sanh thì còn có đạo lý, nhưng cũng chẳng 

thể  chấp  chặt  hẹp  hòi  một  bề,  cho  là  chính  mình  được  Thượng  Phẩm 

Thượng Sanh, còn cha mẹ thuộc Hạ Phẩm! Do tâm nguyện của con cái, 

do túc căn của cha mẹ và sự phát tâm trong hiện tại nên mỗi trường hợp 

đều khác biệt. 

Khuyên  điểm112  kinh  điển  thì  phải  thành,  phải  kính.  Nếu  làm  theo 

cách của kẻ học vấn lão luyện chấm câu cho văn chương thì quả thật cái 

tội  khinh  nhờn  thật  nhiều,  hãy  nên  răn  dè!  Nói  chung,  ai  nấy  đều  phải 

chú  trọng  sự  thật.  Những  kẻ  xướng  ra  những  thuyết  lạ  lùng,  hủy  báng 

Lăng  Nghiêm,  Khởi  Tín  đều  do  cái  lòng  ham  danh  gây  ra,  mong  được 

112 Ý nói đặt dấu chấm câu vì sách vở tiếng Hán viết theo lối xưa không có dấu chấm câu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 160 of 327

thiên hạ hậu thế xưng tụng mình bằng hư danh “là bậc đại trí huệ, là vị 

biết được chỗ kẻ khác chẳng hiểu biết”, chứ chẳng biết trong đời này bị 

người sáng mắt xem là kẻ đáng thương xót, khi mất đi sẽ đọa trong ác 

đạo vĩnh viễn, không có lúc thoát khổ. Cái danh khiến cho con người bị 

lầm lạc đến mức như thế đó! 

Cháu  ông  và  các  cư  sĩ  vốn  đều  có  thiện  căn  từ  đời  trước,  cho  nên 

biết được chánh lý của Phật pháp, chẳng bị ngoại đạo mê hoặc. Bọn họ 

đã gởi thư xin quy y, sẽ đặt pháp danh cho từng người và gởi thư cùng 

chương trình thẳng sang Phước Châu. Bản Văn Sao Tăng Quảng [Chánh 

Biên] sắp được xếp chữ xong, hiện thời tăng thêm một trăm mười trang, 

sẽ  in  trong  tháng  Hai  hay  tháng  Ba.  Nếu  muốn  kết  duyên,  xin  hãy  gởi 

thư sớm. Lần này sách dày hơn bốn trăm trang, lại do gần đây giấy đắt, 

mỗi bộ giá khoảng chừng bảy tám cắc hoặc tám chín cắc. Do chưa xếp 

chữ  xong  nên  chưa  thể  định  giá  được.  Nếu  để  lỡ  dịp  in  chung  lần  này, 

sau này thỉnh sẽ đắt hơn nữa! 

339. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ mười) 

Nhận được thư đầy đủ, lời Khải quyên mộ cho Ngọa Phật Điện113 rất 

hay, nhưng cũng khó thể nào phục hưng được vì các xứ đang gặp phải 

tai nạn đao binh, lo cứu mạng [cho những nạn nhân] còn không xuể, sức 

đâu  lo  đến  chuyện  này!  Quang  gởi  thư  và  bốn  gói  Đại  Sĩ  Tụng  cho 

Phước  Châu  Phật  Hóa  Xã  vào  ngày  mồng  Mười  tháng  Giêng,  lại  kèm 

thêm một gói chương trình, bản ghi chép những chuyện quan trọng trong 

Phật Hóa Xã và bốn bộ Vô Lượng Thọ Kinh Sớ, đặc biệt gởi bằng thư 

bảo đảm, nhưng trọn chẳng có hồi âm. Ngày Hai Mươi Hai tháng Hai lại 

gởi  thư  cho  La  Khanh  Đoan,  hỏi  đã  nhận  được  sách  và  thư  hay  chưa, 

đến  nay  vẫn  chẳng  có  hồi  âm!  Do  chiến  sự,  Văn  Sao  bị  chậm  trễ  chưa 

xong.  Gần  đây,  đường  thư  tín  sang  Thượng  Hải  vẫn  còn  thông  suốt, 

nhưng  mấy  lần  gởi  thư  sang  Thư  Cục  đều  chẳng  thấy  hồi  âm,  rốt  cuộc 

chẳng biết là như thế nào! 

Khoản  tiền  năm  mươi  đồng  để  in  sách  như  đã  nói  đó,  hãy  nên  gởi 

sang chùa Thái Bình ở bến Trần Gia, Thượng Hải, giao cho hòa thượng 

113 Đây là cách gọi thông tục của Niết Bàn Đường trong các ngôi đại tự. Do trong điện ấy 

thờ tượng Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật nằm trong rừng Sa La trước khi nhập Niết Bàn nên 

dân gian quen gọi là Ngọa Phật (Phật nằm). Khải (啟) là một lối văn trình tấu của cấp dưới 

gởi lên cấp trên. Tờ Khải nói ở đây là bài văn kêu gọi bá tánh quyên góp tu bổ Ngọa Phật 

Điện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 161 of 327

Chân  Đạt,  đừng  gởi  tới  Phổ  Đà.  Đường  bưu  điện  lẫn  hối  đoái  tại  Phổ 

Đà đều chẳng thông. Nếu chuyển tiền sang Định Hải hoặc Ninh Ba, vẫn 

phải  nhờ  người  đi  lãnh,  rất  bất  tiện!  Gởi  sang  Thượng  Hải  là  ổn  thỏa 

nhất. Hiện nay [tình thế] đại loạn vừa mới dấy lên, hãy nên tích cực niệm 

Phật. Ngoài chuyện này ra, chẳng có điều gì để dặn dò nữa! 

340. Thư trả lời cư sĩ Trần Sĩ Mục (thư thứ mười một) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ,  vui  mừng,  an  ủi  tột  bực.  Nay  gởi  một  gói 

Tịnh Nghiệp Chỉ Nam. Cuốn Tâm Kinh Khẩu Nghĩa được in ở Thượng 

Hải chính là theo nguyên bản của cư sĩ Đường Đại Viên. Bản do cư sĩ 

Trần  Chánh  Hữu  thuộc  Thiên  Tân  Lưu  Thông  Xứ  đứng  ra  in  đã  được 

Quang  sửa  chữa  đại  lược,  so  với  nguyên  văn  của  ông  ta  thì  thông  suốt 

hơn.  Xin  hãy  thỉnh  từ  Phật  Kinh  Lưu  Thông  Xứ.  Văn  Sao  đã  được  in; 

sách sẽ được giao ra vào ngày hai mươi mấy và sẽ gởi đến những người 

chịu trách nhiệm in. 

Tôi vốn muốn qua Thượng Hải vào cuối tháng Tư để sắp xếp in Đại 

Sĩ Tụng, nhưng về sau có chuyện phải trì hoãn, lại thêm phong trào [đình 

công  của  công  nhân]  đang  sôi  nổi;  phải  đợi  khi  phong  trào  lắng  xuống 

mới đi được. Sẽ ra sách trong năm sau. Đây là dự tính đem in trong thời 

gian  gần.  Nếu  nhất  thời  chẳng  bình  yên  được,  càng  chẳng  biết  sẽ  phải 

trì hoãn bao nhiêu lâu nữa! Thư của Hàn Giang trong phần ký tên ở cuối 

thư  chỉ  viết  là   “cẩn  thượng”   (kính  trình),  trước  đấy  Quang  chưa  đọc 

kỹ,  đến  khi  đã  phúc  đáp  rồi  mới  trông  thấy  nên  phê  vào  cuối  thư.  Ông 

ta chẳng những không biết Phật pháp mà ngay cả những lối cư xử thông 

thường cho đẹp lòng người trong thế gian cũng chẳng hiểu biết. Hỏi Phật 

pháp với người khác mà ngạo nghễ như thế, há người như vậy có thể đạt 

được lợi ích chân thật nơi Phật pháp ư? Cũng chẳng qua là góp phần náo 

nhiệt mà thôi! 

Ông ta tính tự đặt pháp hiệu là Thiện Căn, Quang đặt tên cho ông ta 

là Huệ Hải. Đấy chẳng phải là đặt pháp danh quy y cho ông ta vì ông ta 

chẳng xin quy y. Dẫu có xin cũng không chấp nhận, vì tâm ông ta chẳng 

chịu nhún nhường, cho nên không thật tình quy y! Phàm thư từ gởi đến, 

mặc cho người gởi ngạo nghễ như thế nào Quang đều trả lời, đáng quở 

trách thì quở trách, hễ cần phải nói thẳng thì chẳng cần biết người ta có 

cung kính hay không [cứ nói thẳng]! Nếu ai gởi thư xin quy y mà chẳng 

chịu  nhún  mình  bèn  cự  tuyệt  chẳng  chấp  nhận.  Cũng  có  người  gởi  thư 

khẩn cầu lần thứ hai, nhưng cũng có kẻ chẳng trả lời thư Quang gởi đến 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 162 of 327

nữa! Lễ giáo suy vi đáng than thở thay! 

341. Thư trả lời cư sĩ Huệ Minh 

Cụ già tám mươi ba tuổi tháng ngày chẳng còn mấy. Vận nước của 

Trung  Hoa  Dân  Quốc  nguy  ngập  như  trứng  chồng.  Gặp  nhằm  hai 

chuyện này (tức tuổi đã tám mươi ba và vận nước nguy ngập), hãy nên 

miệt mài niệm Phật để cầu vãng sanh. Lại còn phải suất lãnh người nhà 

nhất trí niệm Phật để dự bị khi ông qua đời bọn họ có thể trợ niệm. Lại 

còn phải dặn đi dặn lại lúc ông lâm chung họ chớ nên tắm rửa, thay quần 

áo  sẵn,  hỏi  chuyện   (những  điều  này  hãy  nên  giao  phó  sẵn),  an  ủi,  khóc  lóc 

v.v…  Mặc  cho  khi  ấy  ngồi  chết  cũng  được,  nằm  chết  cũng  xong,  mọi 

người đồng thanh niệm Phật; niệm mãi cho tới hơn ba tiếng đồng hồ sau 

khi tắt hơi rồi mới sắp đặt hậu sự, muôn phần đừng làm quá sớm. Không 

riêng gì người già chết nên như thế mà ngay người trẻ tuổi chết cũng nên 

như  thế.  Đấy  chính  là  một  đại  sự  khẩn  yếu  nhất  lúc  cuối  cùng.  Nếu 

chẳng  tập  luyện  sẵn  và  nói  sẵn  lẽ  lợi  -  hại,  chưa  có  ai  chẳng  bị  quyến 

thuộc vì phô trương mù quáng mà làm hỏng chuyện. 

Một pháp Niệm Phật chính là pháp môn lớn nhất để Phật phổ độ hết 

thảy  chúng  sanh.  Nếu  gặp  nguy  hiểm,  hễ  niệm  liền  có  thể  gặp  dữ  hóa 

lành.  Lúc  vô  sự  mà  niệm  sẽ  tiêu  tai,  tăng  phước,  nhưng  cần  phải  cầu 

sanh Tây Phương thì mới là lợi ích lớn lao rốt ráo. Chín trang pháp danh 

được  viết  trong  một  tờ  giấy  khác.  [Những  pháp  danh]  như  Tông  Viễn, 

Tông Trì v.v… đều nhằm dạy [người quy y] sùng phụng, noi theo các vị 

tổ sư hoằng dương Tịnh Độ thuở trước. Tông (宗) là gốc, là chủ. Viễn 

(遠)  chính  là  Viễn  Công  đại  sư  đời  Tấn   (tên  là  Huệ  Viễn),  là  Sơ  Tổ  của 

Liên  Tông.  Trì  (持)  chính  là  em  của  ngài,  tức  Huệ  Trì114.  Vĩnh  (永)  là 

114 Huệ Trì (337-412) sống vào đời Đông Tấn, người xứ Lâu Phiền, huyện Nhạn Môn (Sơn 

Tây), em trai ngài Huệ Viễn, thông minh mẫn tiệp từ bé, có văn tài. Năm 18 tuổi theo anh 

xuất gia với ngài Đạo An, học trọn khắp Tam Tạng và ngoại điển. Sau theo anh về Lô Sơn. 

Sư rất được Lang Nha Vương là Tư Mã Tuần coi trọng. Khi ấy, do ngài Tăng Già La Xoa 

khéo tụng bộ Tứ A Hàm, Vương liền sai Ngài giảo duyệt kinh văn, giảng nói kinh Pháp Hoa, 

A Tỳ Đàm Luận. Năm Long An thứ ba (399), Sư nghe nói núi Nga My ở Ba Thục rất thù 

thắng, ý muốn sang thăm, bèn đi sang phương Tây đến Thành Đô, nghỉ tại Long Uyên Tinh 

Xá, hoằng dương Phật pháp, đại chúng khâm phục nên mỗi khi Ngài lên pháp tòa giảng mọi 

người đều gọi là Đăng Long Môn. Lúc Sư thị tịch, dạy đệ tử rằng:  “Kinh dạy: ‘Giới như đất 

 bằng, mọi điều thiện đều do đấy mà sanh!’ Các ông đi, đứng, nằm, ngồi đều phải cẩn thận!” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 163 of 327

Huệ Vĩnh115. Xước (綽) chính là Đạo Xước. Chiếu (照) là Pháp Chiếu. 

Loan (巒) là Đàm Loan, [chữ Loan (巒)] cũng [có khi] viết là Loan (鸞

). Đạo (道) là ngài Thiện Đạo. Tức là dạy họ nương theo các vị đại tổ sư 

trong Liên Tông để tu trì. Đứa cháu nội bé có tên là Phước Hà: Phước đã 

cao xa, thọ ắt dài lâu! Những tên khác không cần phải giảng giải. Vương 

Ấu Nông chưa hề quy y, vợ và đứa con thứ tư đều quy y. Đứa con thứ 

hai  và  một  cô  con  gái  chưa  quy  y.  Nay  gởi  mười  gói  Cảm  Ứng  Thiên 

Trực Giảng, gồm một trăm mấy chục cuốn, bảo những đứa trẻ ngây thơ 

đọc  tụng,  lại  còn  giải  nói  cho  chúng,  sau  này  chúng  sẽ  chẳng  đến  nỗi 

không biết nhân quả, dấn mình vào lối mòn của hạng người trộm cướp. 

342. Thư trả lời cư sĩ Lý Thính Đào (thư thứ nhất)

Nhận được thư, biết đứa con thứ [của ông] bị chết yểu. Khi gặp tình 

cảnh ấy, lòng người thường khởi lên oán hận, sanh biếng nhác. Hãy nên 

biết rằng:  “Đời người nhân quả phức tạp, hễ có nhân, ắt có quả; hễ có 

 quả,  quyết  chẳng  thể  không  có  nhân!”   Biết  “nhân  trước,  quả  sau”  sẽ 

chẳng  sanh  oán  hận.  Biết  “đức  cảm  được  trời”,  ắt  chẳng  đến  nỗi  gặp 

nghịch cảnh nhỏ nhoi bèn biếng nhác tu tâm. Ví như trời lúc thoạt đầu 

thì  nóng,  chợt  đột  nhiên  mát  rượi;  hoặc  thoạt  đầu  đang  mát,  chợt  lại 

nóng  hừng  hực.  Đấy  chính  là  biến  động  tạm  thời,  chứ  không  phải  lúc 

nào cũng thường như thế. Chỉ tận hết tấm lòng ta để tu, chẳng cần bận 

tâm ta gặp phải nghịch cảnh hay thuận cảnh! Người làm được như thế, ắt 

sẽ  vĩnh  viễn  hưởng  nhiều  phước.  Nếu  do  gặp  chuyện  nhỏ  chẳng  vừa  ý 

bèn nói “tu trì vô ích”, đấy chính là tri kiến của kẻ vô tri vô thức. Dẫu 

115  Huệ  Vĩnh  (332-414),  sống  vào  thời  Đông  Tấn,  người  xứ  Hà  Nội  (tỉnh  Hà  Nam),  xuất 

gia năm 12 tuổi, theo học với ngài Trúc Đàm Hiện, về sau theo ngài Huệ Viễn đến học với 

ngài Đạo An. Sư muốn cùng ngài Huệ Viễn sang núi La Phù, nhưng ngài Huệ Viễn bị Đạo 

An giữ lại, nên đến niên hiệu Thái Nguyên đời Đông Tấn, Huệ Vĩnh đi sang La Phù trước. 

Đến Tầm Dương, Sư được người trong quận ấy là Đào Phạm giữ lại trụ trì chùa Tây Lâm tại 

Lô Sơn. Không lâu sau, ngài Huệ Viễn cũng đến. Đại chúng nghe danh, tụ tập về quá đông, 

phải lập thêm Đông Lâm tinh xá. Sư bèn lập riêng một thảo am trên đảnh núi để tiện thiền 

quán, tu trì. Những người đến bên am tranh đều ngửi thấy mùi hương lạ, bèn gọi nơi ấy là 

Hương Cốc. Sư sống cùng một con hổ trong am ấy; hễ có ai đến, Sư bèn đuổi hổ chạy lên 

núi. Người đi rồi, hổ lại về chầu hầu bên cạnh. Sư rất thích nghiên cứu kinh điển, giảng nói 

rất giỏi, vẻ mặt tươi cười, chưa hề nói lời thương tổn ai. Cơm xoàng, áo vải, siêng năng tinh 

tấn, khổ hạnh, nguyện sanh Tây Phương. Năm Nghĩa Hy thứ mười (414), Sư thị hiện bị bệnh 

nhưng trì giới không xao nhãng, khi lâm chung tự đắp y, chắp tay, bảo đại chúng: “Phật đến 

rồi  đó!”  Nói  xong,  tươi  cười  qua  đời,  thọ  83  tuổi.  Đại  chúng  trong  núi  đều  ngửi  thấy  mùi 


hương lạ, bảy ngày mới tan. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 164 of 327

cho cả đời không gặp chuyện gì trái ý, cũng khó thể đạt đến địa vị  “trọn 

 hết bổn phận, vui theo mạng trời”.  

Nếu có thể tu trì không lười, ắt sẽ sanh được đứa con tốt lành sống 

lâu,  đức  hạnh.  Nếu  chẳng  cần  biết  tốt  -  xấu,  chỉ  cốt  sao  nó  không  chết 

yểu, lỡ nó vơ vét mỡ màng của trăm họ để cất giữ trong ngân hàng ngoại 

quốc, cũng như [gặp phải] đứa giết cha giết mẹ; có đứa con yêu chẳng bị 

chết yểu [kiểu đó] có bao giờ là may mắn đâu! Thứ con cái không ra gì 

ấy nếu chết yểu chính là do đức lớn cảm thành; bởi nó không chết yểu sẽ 

khiến cho nhân dân cả nước lầm than. Nếu trong lúc đó những đứa con 

thuộc  loại  ấy  chết  yểu  hết  sạch  thì  nước  ta  đâu  đến  nỗi  hết  thuốc  chữa 

chỉ  còn  đợi  chết  ư?  Chỉ  nên  lắng  lòng  niệm  Phật  để  tiêu  nghiệp  hòng 

chiêu cảm tốt lành  (tháng Chín năm Quý Dậu - 1933) 

343. Thư trả lời cư sĩ Lý Thính Đào (thư thứ hai)

Ngữ  lục  của  lệnh  tổ116  không  liên  quan  gì  với  Sơn  Chí.  Nếu  là  bài 

minh trên tháp hoặc tiểu truyện thì có lẽ còn cần đến. Chứ đối với hình 

tượng thì cổ đức các đời đều không có điện thờ, hình ảnh, dù có gởi đến 

cũng chẳng tiện sắp đặt. Bởi lẽ Linh Nham hiện thời hoàn toàn chẳng kế 

thừa Linh Nham xưa kia. Sau loạn Hồng Dương117, chùa chỉ còn lại một 

cái tháp nát, những thứ khác đều cháy sạch ra tro. Huống chi pháp môn 

[nhà  chùa  hành  trì]  hiện  thời  là  Tịnh  Độ,  lệnh  tổ  là  bậc  tri  thức  trong 

Thiền Tông. Luận về phía chùa miếu thì không phải là thừa kế, luận theo 

phương  diện  pháp  đạo  thì  là  môn  đình  khác.  Ví  như  ngồi  thuyền  đi 

đường  thủy  hoặc  ngồi  xe  theo  đường  bộ,  sau  khi  về  đến  nhà  thì  hoàn 

toàn giống nhau, nhưng xét trên đường đi thì mỗi cách mỗi khác! Người 

đời nay chẳng phải là đại thông gia, trọn chớ nên nói lời viên dung, chỉ 

116 Tiếng gọi ông nội người khác với hàm ý tôn kính. 

117 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc. Do Hồng Tú Toàn và Dương Tú Thanh là những lãnh tụ 

phiến loạn hàng đầu của Thái Bình Thiên Quốc nên Sử thường gọi là loạn Hồng Dương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 165 of 327

mong  sao  dễ  nghe,  đến  nỗi  không  được  lợi  ích  thật  sự!  Trữ  Công118 

chính là đệ tử cao nhất của sư Hán Nguyệt Tạng119. Hán Nguyệt muốn 

làm  cao  nhân  bậc  nhất  xưa  nay,  hết  sức  kình  chống  Tổ  Thiên  Đồng 

Mật120. Bọn Hoằng Nhẫn, Cụ Đức v.v… đều là phường khinh miệt Tổ. 

Trữ Công vẫn không có thứ tập khí ấy, đúng là bậc đáng cho người đời 

sau khâm phục, kính trọng vậy  (Tháng Hai năm Giáp Tuất - 1934) 

344. Thư trả lời cư sĩ Trương Đức Điền (thư thứ nhất) 

118 Trữ Công ở đây chính là ngài Hoằng Trữ (1605-1672). Sư thuộc tông Lâm Tế sống vào 

cuối đời Minh, đầu đời Thanh, người Thông Châu, Giang Nam, pháp tự Kế Khởi, pháp hiệu 

Thoái  Ông.  Thuở  nhỏ  gia  đình  gặp  cảnh  tai  biến,  được  bà  nội  đem  về  nuôi  dưỡng.  Sư  tuy 

chăm  học  nhưng  không  ham  công  danh,  chí  mộ  Phật  pháp,  thích  đạo  Thiền,  lãnh  hội  Phật 

pháp.  Năm  25  tuổi,  Sư  xuất  gia  với  Hán  Nguyệt  Pháp  Tạng,  siêng  tu  nhọc  nhằn,  đắc  ngộ 

tâm  pháp.  Sư  thông  hiểu  học  thuyết  của  bách  gia  chư  tử,  học  vấn  tinh  thâm,  tư  cách  đoan 

nghiêm, khiến đại chúng rất ngưỡng mộ. Sư tưởng nhớ nhà Minh, thường mong khôi phục. 

Khi quân phản Thanh phục Minh dấy lên ở vùng Ngô - Việt, Sư nhiều lần ám trợ, từng bị 

bắt giam, sau được nghĩa sĩ cứu ra. Mỗi năm vào ngày vua Sùng Trinh tuẫn tiết, Sư đều mặc 

tang phục, lễ bái, khóc lóc. Suốt hai mươi tám năm đều giữ đúng lệ như vậy. Đệ tử nổi tiếng 

dưới tòa có cả hằng trăm người. Sư thị tịch năm Khang Hy mười một (1672), thọ sáu mươi 

tám  tuổi.  Sư  còn  để  lại  các  trước  tác  như  Ngữ  Lục  (100  quyển),  Nam  Nhạc  Kế  Khởi  Hòa 

Thượng Ngữ Lục (10 quyển), Nam Nhạc Lặc Cổ, Linh Nham Ký Lược. 

119  Hán  Nguyệt  Pháp  Tạng  (1573-1635)  là  đệ  tử  của  ngài  Mật  Vân  Viên  Ngộ,  sống  vào 

cuối đời Minh, xuất gia từ năm 15 tuổi. Năm Thiên Khải thứ tư (1624) đến chùa Kim Túc, 

yết  kiến  ngài  Mật  Vân,  được  ấn  khả.  Sư  cực  thông  minh,  rất  có  biện  tài,  nhưng  lại  lập  ra 

dị thuyết, soạn ra bộ Ngũ Tông Nguyên, chỉ trích mạt sát nặng nề tông Tào Động, coi bốn 

tông kia là đọa lạc, đều không hiểu tông chỉ nhà Thiền, chỉ riêng tông Lâm Tế là nắm được 

yếu  lãnh  của  Lục  Tổ.  Luận  thuyết  của  Sư  khiến  cho  thiền  đức  các  tông  thời  ấy  tranh  luận 

ồn ào. Ngài Viên Ngộ nhiều lần gởi thư khuyên răn Sư hãy bỏ luận thuyết dị kỳ ấy, nhưng 

Sư không thèm nghe theo. Sư chết năm Sùng Trinh thứ tám (1635), thọ 62 tuổi. Tác phẩm 

Ngũ Tông Nguyên gây nên tranh luận kéo dài mãi đến đời Thanh, vua Ung Chánh phải viết 

Ngự Chế Giản Ma Biện Dị Lục vạch ra những điểm sai lầm trong cuốn sách nói trên và hạ 

lệnh cấm tuyệt lưu hành Ngũ Tông Nguyên, nhưng do đồ đảng của Hán Nguyệt đến lúc ấy 

vẫn còn rất đông nên cuốn Ngự Chế Giản Ma Biện Dị Lục không được đưa vào Đại Tạng. 

Hoằng Nhẫn và Cụ Đức đều là đệ tử của Hán Nguyệt. Hoằng Nhẫn còn cực đoan, đả phá các 

phái Thiền khác gấp mấy lần Hán Nguyệt. 

120 Mật Vân Viên Ngộ (1566-1642) là cao tăng thuộc tông Lâm Tế, sống vào đời Minh, thụy 

hiệu  là  Huệ  Định  Thiền  Sư.  Ngài  là  con  nhà  nông,  do  tình  cờ  đọc  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  bèn 

ham  chuộng  pháp  Thiền.  Một  ngày  nọ  đang  chất  củi  bỗng  tỉnh  ngộ,  bèn  xuất  gia  với  ngài 

Huyễn Hữu Chánh Truyền tại chùa Long Trì. Năm Vạn Lịch 30 (1602), ngài Chánh Truyền 

lên kinh đô, giao cho Sư làm Giám Viện chùa Vũ Môn. Một hôm, trong khi đi ngang qua 

núi Động Quan, Ngài chợt khai ngộ. Năm Vạn Lịch 39 (1611), được Huyễn Hữu trao y bát. 

Ngài lần lượt làm trụ trì nhiều đạo tràng Thiền Tông nổi tiếng, do thời gian Ngài làm trụ trì 

chùa Thiên Đồng lâu nhất nên thường được gọi là Thiên Đồng Mật. Ngài được coi là người 

có công trung hưng tông Lâm Tế, đệ tử đến hơn ba vạn người. Sư thị tịch năm Sùng Trinh 

15 (1642) tại chùa Huyền Thông, thọ 76 tuổi. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 166 of 327

Đối với đạo để cầu con, người ta thường trái nghịch. Ông muốn có 

đứa con thân thể mập mạp, tánh tình hiền thiện, ba thứ phước - huệ - thọ 

đều trọn đủ thì phải nghe theo lời tôi thì mới được thỏa lòng. Người đời 

không có con liền cưới nhiều vợ lẽ, thiếp mọn, thường uống thuốc tráng 

dương, thường ân ái. Đấy chính là cách để chóng chết, chứ không phải 

là phương pháp để cầu con! May mắn sanh được con thì cũng như trồng 

giống  lúa  lép  hoặc  chẳng  mọc  được,  hoặc  có  mọc  cũng  khó  thể  đơm 

bông kết hạt. 

Điều  quan  trọng  bậc  nhất  là  phải  ngưng  ân  ái,  hoặc  nửa  năm,  tối 

thiểu  là  một  trăm  ngày,  càng  lâu  càng  hay.  Hãy  nên  nói  rõ  với  vợ,  đôi 

bên đều giữ ý niệm này, mỗi người ở khác phòng. Nếu không có nhiều 

phòng, quyết phải nằm giường riêng. Lúc thường ngày trọn chẳng tưởng 

vợ  là  vợ,  hãy  nên  tưởng  như  chị  em  gái,  chẳng  khởi  một  tà  niệm  nào! 

Đợi khi thân được dưỡng sức đầy đủ rồi, đợi cho vợ sạch kinh nguyệt, 

cần phải nhằm lúc tiết trời trong sáng, nhằm ngày lành tháng tốt, ăn nằm 

với nhau một đêm, ắt sẽ có thai. Từ đấy vĩnh viễn chấm dứt chuyện ân 

ái, cho đến khi sanh con tròn một trăm ngày rồi mới có thể tiếp tục ân 

ái.  Sau  khi  vợ  thọ  thai,  nếu  ăn  nằm  một  lần,  bọc  thai  sẽ  dầy  thêm  một 

lần, gieo nguy cơ thai độc một lần. Hoặc còn có thể vì lẽ đó mà tử cung 

thường  bị  mở  ra,  chắc  dễ  bị  sẩy  thai.  Những  điều  kiêng  kỵ  này  nhiều 

người không biết. Dẫu có kẻ biết cũng chẳng chịu tuân theo. Vì thế đến 

nỗi chẳng sanh được con, hoặc con chẳng thành hình được, hoặc [sanh 

ra đứa con] bấy bớt, đoản mạng, chẳng biết do chính mình chẳng khéo 

dụng tâm, ngược ngạo đổ hô vận mạng xui xẻo, ngược ngạo biến ăn nằm 

thành  chuyện  thường  xuyên,  hằng  ngày  cứ  làm,  chẳng  bị  chết  kể  ra  là 

may mắn lớn! 

Lại phải giữ tấm lòng từ thiện, lợi người, lợi vật. Lợi người lợi vật 

thì  chẳng  nhất  định  cần  đến  tiền,  mà  chỉ  cần  giữ  tấm  lòng  tốt,  nói  lời 

lành, làm chuyện tốt. Phàm những tâm, những lời, những chuyện không 

lợi ích đều chẳng giữ, chẳng nói, chẳng làm! Đầy ắp bụng dạ là một khối 

nguyên khí thái hòa, bừng bừng ý niệm vì chúng sanh. Lại còn phải chí 

thành niệm “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  (Hãy nên niệm theo cách này)

, niệm càng nhiều càng tốt. Sáng - tối lễ bái, niệm bao nhiêu đó; ngoài ra, 

đi - đứng - nằm - ngồi đều niệm. Lúc đi ngủ tuy vẫn niệm, nhưng phải 

giữ  lòng  cung  kính:  Hãy  nên  mặc  áo  quần,  đừng  nên  trần  truồng.  Hãy 

nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng. Niệm thầm thì nếu nhiều chữ sẽ 

khó  niệm,  có  thể  bỏ  đi  hai  chữ  Nam  Mô,  chỉ  niệm  năm  chữ  Quán  Thế 

Âm Bồ Tát. Chú Bạch Y niệm cũng được, không niệm cũng chẳng sao. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 167 of 327

Ông giữ tấm lòng như thế, làm việc vẫn niệm, và bảo vợ cũng giữ tấm 

lòng  như  thế,  niệm  trong  khi  làm  việc,  cho  đến  khi  sanh  nở  vẫn  niệm. 

Lúc đang sanh nở chớ nên niệm thầm, phải niệm ra tiếng. Những người 

săn  sóc  chung  quanh  đều  nên  lớn  tiếng  niệm  giúp  cho  người  ấy.  Đảm 

bảo không có những chuyện đau khổ, khó sanh. 

Chớ nên niệm thầm trong khi sanh nở, vì [lúc ấy phải] dùng sức đẩy 

đứa con ra, nếu niệm thầm chắc bị bệnh tổn khí. Nữ nhân hễ cấn thai chớ 

nên nổi nóng. Hễ nổi nóng đùng đùng sẽ bị sẩy thai; cũng như tánh tình 

ngang ngược, hung dữ ấy sẽ truyền qua đứa con khiến cho tánh tình nó 

trở thành hung ác. Thêm nữa, khi cho con bú, ắt phải tâm bình khí hòa. 

Nếu nổi nóng đùng đùng, sữa liền biến thành chất độc. [Trẻ bú sữa ấy] 

nặng  là  chết  ngay,  nhẹ  là  nửa  ngày  hay  một  ngày  sau  mới  chết,  quyết 

chẳng có trường hợp nào không chết! Nếu hơi nổi đóa thì chất độc ít, tuy 

con  chẳng  chết  cũng  sẽ  sanh  bệnh.  Vì  thế,  con  cái  của  nữ  nhân  ưa  nổi 

đóa bị chết nhiều lắm, bệnh tật nhiều lắm! Chính mình cho con bú hoặc 

mướn vú em cho con bú đều giống như nhau. Hễ nổi nóng đùng đùng, 

muôn vàn chớ nên cho trẻ bú, trong lúc ấy phải nên buông xuống. Đợi 

cho tâm bình khí hòa, qua nửa ngày rồi mới cho bú. Lúc cho bú trước hết 

phải vắt sữa ra chừng nửa chén trà đổ đi, lau chùi đầu vú rồi mới cho trẻ 

bú [thì trẻ] sẽ không bị họa ương gì. Nếu trong tâm vẫn nóng giận bừng 

bừng  thì  cả  ngày  hôm  ấy  cũng  không  được  cho  trẻ  bú.  Cho  bú  thì  trẻ 

không chết cũng bị bệnh nặng! Chuyện này sách y học xưa nay đều chưa 

chỉ rõ. Gần đây, do từng trải mới biết mối họa này. 

Nữ nhân từ nhỏ phải học tánh nhu hòa, khiêm tốn; sau này sanh con 

ắt nó dễ tính, ắt hiền lành, ắt chẳng bị chết, ắt chẳng đổ bệnh. Phàm con 

cái chết từ lúc bé hay bệnh tật quá nửa là do mẹ nổi nóng mà ra, chỉ có 

một số ít là chính mạng nó phải chết sớm. Thiên hạ xưa nay do sữa độc 

giết  hại  con  trẻ  chẳng  biết  bao  nhiêu  Hằng  hà  sa  số,  chẳng  đáng  buồn 

ư? Do ông làm vui lòng cha mẹ nên tôi nói tường tận với ông. Hãy nên 

khuyên  mẹ  ông  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Ông  và  vợ 

ông cũng đều nên như thế. 

345. Thư trả lời cư sĩ Trương Đức Điền (thư thứ hai) 

Nhận được thư của ông hồi tháng Chín, Quang lấy cớ già cả, không 

có mục lực và tinh thần để từ chối. Hiện thời binh lính, giặc cướp tràn 

ngập trên đường, thư từ, bưu kiện thường khó đến nơi. Lá thư kế tiếp gởi 

trả lại điệp văn của ông chưa nhận được. Lá thư vào tháng Mười Hai thì 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 168 of 327

nhận được. Quang chẳng nghĩ biện pháp của ông là đúng lắm. Tính đến 

khoảng tháng Hai khi không có chuyện gì, sẽ soạn một chương trình cầu 

con nối dõi. Trước hết, dạy [người cầu có con nối dõi] tiết dục, tu đức để 

bồi đắp Tiên Thiên. Kế đó bảo họ niệm Phật, Bồ Tát để cầu có được đứa 

con phước đức, trí huệ. Tiếp đấy, khuyên họ tích cực giáo huấn [con cái] 

từ lúc bé để chúng trở thành hiền thiện. Như thế thì càng nhiều con càng 

hay. Nếu không, chẳng tiết dục, dẫu có sanh được con, cũng thuộc hạng 

bấy bớt, không nên cơm cháo gì! Chẳng giáo huấn sẽ nuôi thành phường 

bại  hoại,  làm  nhục  tổ  tông,  chẳng  thà  không  có  con  còn  tốt  hơn!  Nếu 

Quang  soạn  hoàn  chỉnh  [chương  trình  ấy]  rồi  thì  sẽ  đem  gởi  tới;  xin 

đừng gởi thư tới nữa! Chậm nhất là Quang sẽ giao thư cho bưu điện vào 

cuối tháng Hai. Đây là thứ văn tự chẳng cần ngay lập tức nên không cần 

phải miệt mài [soạn cho xong]! 

346. Thư trả lời cư sĩ Trương Đức Điền (thư thứ ba) 

Năm ngoái tôi gởi thư cho ông nói có thể gởi [chương trình cầu con] 

vào cuối tháng Hai. Gần đây do Chân Đạt lão hòa thượng đã hơn ba năm 

chưa gặp mặt, nay Ngài bèn cùng các đệ tử quy y thuở trước và pháp sư 

Đức  Sâm  đến  núi  trong  ngày  Hai  Mươi  tháng  này;  do  vậy  không  rảnh 

rỗi  để  viết  lách.  Tôi  đã  nói  với  pháp  sư  Đức  Sâm  bảo  Thương  Vụ  Ấn 

Thư Quán chế bản kẽm. Quang bỏ ra năm mươi đồng để làm chi phí chế 

bản, chắc cũng đủ dùng. Bản kẽm [làm xong] sẽ cất ở chỗ pháp sư Đức 

Sâm tại Thượng Hải ngõ hầu tín sĩ có thể ấn loát bất cứ lúc nào. Đợi khi 

bản  kẽm  được  chế  hoàn  chỉnh  sẽ  cậy  họ  tạm  định  một  giá.  Ông  thỉnh 

bao nhiêu sách đó thì hãy gởi bưu phiếu qua bưu điện về chùa Thái Bình 

ở đường Bắc Thành Đô, Thượng Hải, tiếp xúc với pháp sư Đức Sâm. Sợ 

rằng càng về sau này, giấy càng đắt hơn, giá sách càng về sau này càng 

đắt hơn, chẳng thể dựa theo giá in lúc đầu được. Nếu ông lo liệu chuyện 

này, quyết khó thể mỗi chuyện đều đúng pháp được. Sư Đức Sâm giúp 

Quang  giảo  chánh,  đối  chiếu  mười  mấy  năm,  chắc  chắn  mỗi  mỗi  đều 

đúng  như  pháp.  Chỉ  có  điều  sách  in  ra  có  gởi  sang  đất  Ôn  (thuộc  tỉnh 

Chiết Giang) được hay không vẫn là điều khó đoán biết trước được! Nếu 

có bạn bè tin cậy có thể đem tới tận nơi thì tiện lợi hơn nhiều lắm. 

347. Thư trả lời cư sĩ Thí Nguyên Lượng (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 169 of 327

Trong thư nên viết cả tục danh, chớ nên chỉ dùng pháp danh, ngay cả 

họ  cũng  không  ghi!  May  là  có  Cừu  cư  sĩ;  nếu  không,  thư  trả  lời  cũng 

khó đưa tới nơi được vì pháp danh người ta phần nhiều chẳng biết, chắc 

sẽ đến nỗi bị chậm trễ hay thất lạc. Sáu người ấy đã muốn quy y, đều đặt 

pháp danh cho mỗi người. Xin hãy giao cho họ. Lại cần phải nói với bọn 

họ: Đã quy y Tam Bảo ắt phải sốt sắng tu trì Tịnh nghiệp, ai nấy lại còn 

phải  trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình,  để  người  đời  đều  cùng  khâm 

phục  chính  mình  đã  trọn  hết  đạo  “luân  thường,  hiếu,  đễ,  trung,  tín,  lễ, 

nghĩa,  liêm,  sỉ”  thì  mới  đáng  gọi  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật.  Nếu 

không, dẫu được cái danh quy y xuông, trọn chẳng có thật hạnh tu trì, sẽ 

trở thành kẻ ham danh ghét thật. Do không có Thật thì danh cũng chẳng 

thể thật sự đạt được! Hiện tại, thời cuộc nguy hiểm, bất luận già - trẻ - 

trai  -  gái  đều  nên  niệm  Phật,  niệm  Quán  Thế  Âm  để  dự  phòng.  Những 

điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  Gia  Ngôn  Lục  v.v…  Quang  già  rồi, 

tinh thần, mục lực, công phu đều chẳng đủ, chớ thường gởi thư tới ngõ 

hầu đôi bên chẳng bị quấy nhiễu thì mới nên! 

348. Thư trả lời cư sĩ Thí Nguyên Lượng (thư thứ hai) 

Ba mươi ba pháp danh được viết trong một tờ giấy khác, gói chung 

với gói sách đựng tro hương, gởi bằng thư bảo đảm. Hai mươi gói sách 

còn lại không gởi bằng thư bảo đảm. Bọn họ đều phải nên giữ giới, ăn 

chay,  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Hãy  nên  chiếu  theo  Gia  Ngôn 

Lục  mà  hành.  Chuyện  bế  quan  cũng  không  cần  thiết  vì  ông  có  quyến 

thuộc,  công  việc,  huống  chi  hiện  nay  thời  cuộc  bất  định.  Nếu  như  gia 

cảnh  dư  dả  thì  thọ  giới  ở  Hoa  Sơn  cũng  được.  Nếu  không,  chẳng  cần 

phải  góp  phần  vào  cuộc  náo  nhiệt  ấy,  thọ  Phương  Tiện  Giới121  cũng 

được. 

Liên  Xã  là  chỗ  để  đề  xướng,  chẳng  nên  thường  đến  đó  niệm.  Bình 

thường  cứ  niệm  ở  trong  nhà,  còn  thiếu  niên,  phụ  nữ  chỉ  nên  cho  phép 

đến niệm Phật một lần tại đó sau giờ Ngọ, nghe diễn giảng xong liền ra 

về. So với việc để họ suốt ngày niệm Phật tại Liên Xã sẽ đỡ phải chuốc 

lấy  bao  nhiêu  tiếng  thị  phi.  Cách  này  xét  về  cả  hai  mặt  đều  chẳng  trở 

ngại gì. Nếu để cho họ niệm suốt ngày tại Liên Xã, dẫu không có chuyện 

gì xấu xa, vẫn khó khỏi bị kẻ xấu mù quáng bịa chuyện thì hai đằng đều 

121  Theo  Phật  Học  Thường  Kiến  Từ  Vựng  (cư  sĩ  Trần  Nghĩa  Hy  chủ  biên),  Phương  Tiện 

Giới  gọi  đầy  đủ  là  Thập  Chủng  Phương  Tiện  Giới  hoặc  Tam  Thế  Vô  Chướng  Ngại  Giới, 

chính là Thập Thiện. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 170 of 327

phạm  tội  lỗi!  Nữ  giới  đến  niệm  Phật  chớ  để  cho  họ  nói  chuyện  thị  phi 

trong gia đình. Nếu họ không tuân theo quy củ, liền yêu cầu họ lần sau 

đừng tới nữa. So ra, làm như thế sẽ có phần tốt hơn! 

349. Thư trả lời cư sĩ Thí Nguyên Lượng (thư thứ ba)

Bốn  pháp  danh  được  viết  trong  tờ  giấy  khác  gởi  kèm  theo,  xin  hãy 

chuyển  giao.  Phàm  ai  quy  y  đều  nên  dạy  họ  ai  nấy  phải  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  Thành,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành.  Người  tại  gia  thọ  Ngũ  Giới  và  thọ  Bồ 

Tát  Giới,  chứ  không  thể  thọ  Tỳ  Kheo  Giới.  Người  thọ  Tỳ  Kheo  Giới 

mới gọi là Viên Cụ (trọn vẹn, đầy đủ), há nên xưng bừa? Người tại gia 

thọ giới trên giới điệp (tờ phái quy y) chỉ viết quy y ở chùa nào, do vị 

thầy  nào  [chứng  minh],  chẳng  cần  phải  ghi  những  thứ  như  pháp  phái 

v.v… Thọ giới ắt phải trì giới, mà không thọ giới vẫn phải trì giới; chứ 

không phải là chưa thọ giới thì sẽ chẳng trì giới! Vì sát sanh, trộm cắp, 

tà dâm, đại vọng ngữ  (chưa được nói là được, chưa chứng nói đã chứng, gọi là 

 “đại  vọng  ngữ”.  Tội  ấy  cực  nặng)  gọi  là  Tánh  Giới,  vì  do  thể  tánh  [của 

những điều ấy] mà thành giới vậy. Giới uống rượu gọi là Giá Giới  (Giá là 

 ngăn dứt), chỉ người thọ giới mới không được uống. Kẻ chưa thọ giới mà 

uống sẽ không mắc tội! 

350. Thư trả lời cư sĩ Thí Nguyên Lượng (thư thứ tư)

Thư  nhận  được  đầy  đủ,  chuyện  thọ  giới  ở  Hoa  Sơn  chậm  trễ  cũng 

không sao. Trẻ nhỏ lâm chung biết niệm Phật, lại được nhờ sức trợ niệm 

rốt cuộc được vãng sanh, cũng có thể nói là nhân duyên hội đủ nên mới 

được lợi ích thật sự. Ông nói đến chuyện chánh phủ sửa đổi [cho phép 

nhà  trường]  đọc  sách  Nho,  muốn  Hứa  Chỉ  Tịnh  soạn  chú  thích  riêng 

[cho  những  kinh  điển  Nho  gia]  thì  ông  Hứa  đã  già  rồi,  chẳng  thể  dụng 

tâm được! Dẫu có thể làm được thì ai chịu tuân theo? Đừng lo lắng quá 

về  chuyện  này.  Châu  Tử  (Châu  Hy)  chú  thích  ý  nghĩa  chữ  Minh  Đức 

hoàn toàn mượn những nghĩa lý từ kinh Phật, nhưng không thể làm cho 

người ta lập tức hiểu rõ được vì ông ta không nói thẳng vào nguyên do 

của Tánh Đức và Tu Đức. “Thân dân” hay “tân dân” đều được cả. Chữ 

Thân (親) bao gồm ý nghĩa rất rộng, Tân (新) là chỗ phát hiện của Thân 

(親).  Ông  hãy  nên  dạy  trẻ  nhỏ  niệm  Phật  trước,  biết  được  chỗ  hay  của 

Phật pháp rồi thì chỗ xấu xa của Tống Nho cũng có thể trở thành những 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 171 of 327

điều phụ giúp cho Phật pháp. Nếu không, đôi bên đều chẳng có ích gì! 

Với hai mươi đồng hương kính, tôi đã bảo gởi mười mấy gói sách, chắc 

đã nhận được rồi. Hai ba hôm gần đây do phải phơi kinh nên phúc đáp 

chậm trễ. 

Nếu  tượng  Phật  không  thích  hợp  thì  đắp  lại  cũng  không  ngại  gì; 

những vật được đặt trong lòng tượng Phật hay tượng Bồ Tát cũng là do 

thói  quen  thế  tục,  chẳng  có  ý  nghĩa  sâu  xa  gì.  Đặt  kinh  chú  Đại  Thừa 

trong lòng tượng thì có ích, những thứ khác đều là [theo quan niệm] thế 

tục.  Ngay  như  những  vật  [dùng  để  yểm  tượng]  được  nói  tới  trong  Mật 

Tông  vẫn  là  theo  tình  cảm  thế  tục.  Chuyện  gây  tai  hại  nhất  cho  người 

đời sau là dùng vàng, bạc, vật báu để yểm tâm122 tượng, đến nỗi về sau 

kẻ vô tri hủy tượng để lấy báu vật. Của báu có được mấy đâu, chỉ bỏ vào 

cho đủ theo danh mục mà thôi, nhưng cái họa hại người bắt nguồn từ lúc 

yểm tâm tượng. Đây cũng là điều đáng để răn dè! 

Xưa  kia,  một  người  ở  Sơn  Đông  ban  đêm  ăn  trộm  của  báu  yểm 

tâm  tượng  thần  Nhị  Lang123.  Hôm  sau,  thần  đạp  đồng,  nói:  “Vật  yểm 

tâm  trong  tượng  ta  đã  bị  người  khác  ăn  trộm  mất!”  Hỏi  là  ai,  thần  bèn 

nói: “Kẻ ấy lợi hại lắm! Khắp thân đều là lông, trên đầu mọc ra một cái 

chân”.  [Thần  lại]  nói:  “Người  này  bọn  ta  tìm  không  ra,  chỉ  đành  kiếm 

bọn già các ngươi!” Gã ăn trộm đó về sau đi tiêu ngoài đồng, thấy một 

con chó nhỏ chực bên cạnh. Chó đớp vào hậu môn một phát, ruột tuôn 

122 Đây là một niềm tin cho rằng tượng không được yểm tâm (tức là bỏ những thứ quý báu, 

kinh sách, bùa chú, chỉ ngũ sắc đã tụng chú kết thành gút, những khối hương v.v… vào trong 

tượng) thì tượng thờ sẽ không linh. Sau khi đã yểm tâm, lại còn phải làm lễ khai quang điểm 

nhãn,  hô  thần  nhập  tượng  thì  tượng  ấy  mới  được  thần  thánh,  trời,  Phật  ngự  vào,  mới  trở 

thành thiêng liêng. Nếu không, tượng ấy sẽ chỉ là đất, gỗ, đồng, sắt, xi-măng, không có tác 

dụng gì! 

123 Thần Nhị Lang còn gọi là Quán Khẩu Nhị Lang là một vị thần nổi tiếng trong Đạo Giáo, 

được  coi  là  vị  thần  chuyên  ngăn  ngừa  tai  nạn  lửa  nước,  có  miếu  thờ  chính  ở  gần  đập  Đô 

Giang, huyện Quán tỉnh Tứ Xuyên, nên mới gọi là Quán Khẩu Nhị Lang. Có rất nhiều cách 

giải  thích  lai  lịch  vị  thần  này.  Dưới  ảnh  hưởng  của  truyện  Tây  Du  Ký,  người  ta  thường 

nghĩ  Nhị  Lang  Thần  chính  là  Dương  Tiễn,  tức  con  trai  của  em  gái  Ngọc  Hoàng  Thượng 

Đế. Em gái Thượng Đế động lòng trần, trốn xuống trần gian lấy chồng, đẻ ra Dương Tiễn. 

Sách Phong Thần Diễn Nghĩa cũng giải thích Nhị Lang Thần là Dương Tiễn, nhưng lại bảo 

Dương Tiễn là sư điệt của Khương Tử Nha! Có thuyết cho rằng Nhị Lang Thần chính là con 

trai của Lý Băng dưới đời Tần, do có công giúp cha giết giao long, trị thủy ở Quán Khẩu nên 

được phong thần. Dưới đời Tùy, Nhị Lang Thần được hiểu là Triệu Dục, vốn là quan Thái 

Thú ở Gia Châu, cũng có công trị thủy. Đến đời Tống, Triệu Dục lại được hiểu là một đạo sĩ 

ở núi Thanh Thành, do có công trị thủy nên được Tống Chân Tông phong là Thanh Nguyên 

Diệu Đạo Chân Quân. Ngoài ra vào đời Đường còn có truyền thuyết Nhị Lang Thần chính là 

con thứ hai của Tỳ Sa Môn thiên vương. Khi An Lộc Sơn làm loạn, Nhị Lang từng suất lãnh 

thiên binh, thiên tướng cứu giúp hoàng thất nhà Đường! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 172 of 327

ra ngoài. Gã ấy nói: “Khi ta ăn trộm vật yểm trong tượng thần, sợ thần 

nhận  được  mặt,  bèn  mặc  ngược  áo  bông,  đầu  trùm  một  cái  vớ  bằng 

vải  bông”,  nên  thần  mới  tưởng  “khắp  thân  là  lông,  trên  đầu  có  một  cái 

chân”. Bọn dân hèn trong chốn làng quê không lợi gì chẳng cầu. Vì thế, 

khi đắp tượng đừng yểm tâm! Nếu yểm tâm, sau này [tượng] ắt sẽ bị kẻ 

ngu phá hủy. 

351. Thư trả lời cư sĩ Phương Tử Phiên 

Lệnh di trượng124 nhiễm phải chứng Tinh Hồng125 là vì dụng tâm quá 

độ.  Xin  hãy  khuyên  ông  ta  toàn  thân  buông  xuống  hết,  nhất  tâm  niệm 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  sẽ  liền  được  lành.  Thêm  nữa,  uống  nước  tro 

hương  Đại  Bi,  chắc  sẽ  thấy  hiệu  nghiệm.  Vị  công  đức  chủ  đã  gởi  hai 

ngàn  đồng  trước  đây  vốn  họ  Trịnh,  tên  Tuấn,  tự  Triết  Hầu  ở  Bình 

Lương, tỉnh Cam Túc. Năm sáu mươi bốn tuổi từng làm Nghị Huyện Tri 

Sự v.v… là người hết sức chánh trực, nhưng không tin Phật. Trước năm 

sáu  mươi  tuổi,  nghe  đến  Phật  pháp  liền  né  như  tránh  đồ  bẩn.  Tới  năm 

sáu  mươi  tuổi,  đọc  Ấn  Quang  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư  sanh  lòng 

chánh  tín,  gấp  muốn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Vì  thế,  gởi  một  vạn  ba 

ngàn đồng tới, cậy Quang làm lễ trai tăng, phóng sanh, cầu siêu cho tổ 

tiên, phụ mẫu, siêu độ oán gia và thỉnh các kinh sách. Phổ Đà lấy năm 

trăm  đồng  để  tổ  chức  lễ  Trai  Tăng  một  ngàn  vị.  Đối  với  chùa  Linh 

Nham, chùa Pháp Vân ở Nam Kinh, chùa Thọ Lượng ở Giang Tây đều 

chia  ra  [cúng  dường].  Cam  Túc  là  đất  rét  buốt,  không  giàu  có  lớn  lao. 

Người  ấy  cũng  chẳng  phải  là  giàu  có  lắm,  nhưng  do  chí  thiết  tha  vãng 

sanh nên làm chuyện hao tốn lớn lao này, nhưng cũng chẳng thể tiếp tục 

bố thí lớn lao. 

Vườn  phóng  sanh  của  chùa  Tịnh  Viên  có  thể  bù  đắp  cho  nỗi  niềm 

tiếc nuối của ông Hoàng Hàm Chi. Quang già rồi, tinh thần lẫn mục lực 

đều chẳng đủ. Nếu trong chùa ấy có bậc thông gia, xin hãy thỉnh vị ấy 

124 Tiếng gọi chồng của dì (tức dượng) người khác với ý kính trọng. 

125 Tinh Hồng, gọi đủ là Tinh Hồng Nhiệt (Scarlet Fever) là một chứng bệnh sốt cấp tính do 

máu bị nhiễm Liên Cầu Khuẩn (Streptococcus) loại A, hoặc khí quản bị viêm nhiễm bởi loại 

vi khuẩn này. Bệnh nhân bị sốt cao, khó thở, cổ họng đau nhức, lưỡi đóng bợn vàng dầy đặc, 

toàn thân xuất hiện những đốm đỏ tươi nhất là ở vùng cổ, ngực, nách, cánh tay, đùi, nên gọi 

là Tinh Hồng Nhiệt. Do bệnh nhân thường là những người có cơ thể suy yếu, tạo điều kiện 

thuận lợi cho Liên Cầu Khuẩn dễ tấn công, nên Tổ mới nói  “lệnh di trượng mắc chứng Tinh 

 Hồng do dụng tâm quá độ” , bởi lẽ dượng của ông Phương Tử Phiên quá sức lo nghĩ cho nên 

cơ thể suy yếu, nguy cơ bị nhiễm trùng cao hơn người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 173 of 327

viết, chẳng cần phải chuốc lấy hư danh. Nếu vị ấy chẳng chịu viết thì tôi 

cũng đành ra sức cho chuyện này, nhưng ông phải thuật rõ lai lịch ngõ 

hầu  chẳng  đến  nỗi  bị  thiếu  sót.  Nghe  nói  người  đề  xướng  [chuyện  lập 

vườn  phóng  sanh]  vào  lúc  ban  đầu  là  lệnh  từ  và  Đương  Gia  am  Bạch 

Vân,  cũng  nên  nêu  rõ  tên  ra.  Hãy  nên  lập  một  tấm  bia  lớn,  nay  tôi  gởi 

cho ông bản nháp, xin hãy đọc để tiện chiếu theo đó mà lo liệu. 

Thêm nữa, làm việc gì hãy nên viên thông, chớ nên chấp nhặt, hẹp 

hòi. Một ngàn năm trăm đồng tiền phóng sanh nên chia thành ba phần: 

Một  phần  để  phóng  sanh,  một  phần  mua  thức  ăn  [nuôi  những  con  vật 

được phóng sanh], một phần giữ làm quỹ. Vì nếu không phóng sanh sẽ 

nghịch lòng vị thí chủ, không mua thức ăn thì những con vật ấy sẽ khiến 

cho người khác phải bận lòng, không có quỹ sẽ khó thể tiếp tục về sau 

này  được!  Những  khoản  quyên  tặng  sau  này  đều  nên  chuẩn  theo  cách 

này.  Hơn  nữa,  khoản  tiền  tuy  nhiều,  chớ  nên  dùng  hết  khoản  tiền  đó 

để  mua  [loài  vật  phóng  sanh]  ngay  một  lúc  để  ngừa  về  sau  muốn  mua 

nhưng không có tiền để mua. 

352. Thư trả lời cư sĩ Hoa Thúc Cầm 

Gần  đây  nghe  nói  ông  dời  sang  Thường  Thục  sống,  chắc  đã  có  thể 

chuyên nhất tịnh tu, an ủi lắm. Thế đạo không tốt, mọi sự đều chẳng dễ 

thực hiện. Từ khi cư sĩ phát tâm ấn tống Quán Âm Tụng đến nay đã mấy 

năm  rồi  mà  vẫn  chưa  thể  hoàn  tất  được,  đủ  biết  bao  nhiêu  chuyện  tốt 

trong  thế  gian  đều  vì  chiến  tranh  mà  chẳng  thể  thành  tựu  được!  Trước 

kia, sư Diệu Liên bảo người Dương Châu khắc in, chiến sự nhiều lần nổ 

ra, thường có những lúc đôi bên chẳng thể gởi thư cho nhau được. Đến 

khi  khắc  xong  xuôi  rồi,  Quán  Âm  Am  lại  bị  lính  đóng;  vì  thế  sư  Diệu 

Liên giảo đối hơi thiếu chánh xác, cặn kẽ, chưa khắc phần Quyển Thủ126 

nhưng  đành  coi  như  xong  chuyện.  Đến  năm  ngoái,  cư  sĩ  phát  tâm  in 

tặng, bèn cậy người thuộc viện Mồ Côi xin bản in của ngài Diệu Liên từ 

chỗ cư ngụ của ông Dương [Nhân Sơn]. 

126 Quyển Thủ là phần đầu cuốn sách bao gồm mục lục, lời tựa, cũng như Phàm Lệ (những 

quy định được dùng trong sách) v.v… Quyển Thủ được khắc với mục đích giúp người đọc 

dễ tìm phần muốn tra cứu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 174 of 327

Đến  khi  in  ra,  tất  cả  những  phần  như  Thiêm  Điều,  Thư  Diện127, 

Quyển  Thủ  đều  không  có,  bèn  sai  tìm  kỹ,  mới  biết  chưa  được  khắc. 

Ngay  khi  ấy  liền  cho  khắc,  nhưng  bốn  trăm  bộ  sách  đến  gần  đây  mới 

giao  đủ.  Sau  này  Quang  giảo  chánh  kỹ  càng,  biết  những  chỗ  bị  sai  sót 

nặng  nề  cũng  đến  ba  bốn  trăm,  còn  những  chỗ  sai  lặt  vặt  không  đúng 

cách thì nhiều lắm. Do vậy bèn sửa chữa một bộ, bảo họ sửa lại bản in. 

Sách  được  in  lần  này  có  kèm  theo  một  bản  đính  chánh.  Phàm  gởi 

sách  cho  ai  đều  kẹp  thêm  [bản  đính  chánh]  trong  sách  để  người  nhận 

sách có thể dựa theo bảng ấy mà sửa. Ở chỗ ông có năm mươi bộ, đã gởi 

tới vào năm ngoái, chắc đã chia ra biếu tặng hết rồi. Nay ông Ấu Nông 

sang thăm nhà mới, tôi cậy ông ta cầm theo năm mươi trang đính chánh; 

phàm những ai đã được tặng sách trước đây, xin hãy tặng mỗi người một 

tờ  để  họ  sửa  chữa  cho  đúng.  Thế  đạo  hiện  thời  khó  thể  thái  bình  ngay 

được, hãy nên lấy A Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ Tát làm tòa Thái 

Sơn để nương tựa, ngõ hầu chẳng đến nỗi gặp phải nguy hiểm. Nhưng sự 

nguy hiểm trong thế gian là sự nguy hiểm nhỏ nhặt; nếu chẳng sanh về 

Tây Phương, sự nguy hiểm vì luân hồi trong tương lai còn lớn hơn gấp 

trăm  ngàn  vạn  lần  sự  nguy  hiểm  trong  lúc  này.  Xin  hãy  cùng  với  Huệ 

Nguyên  và  các  con  đều  tu  Tịnh  nghiệp,  ngõ  hầu  có  thể  thoát  khỏi  đời 

Ngũ Trược này, sanh sang cõi chín phẩm kia, thì thế đạo nguy hiểm hiện 

thời  sẽ  luôn  luôn  là  sự  hướng  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương  nhằm  vĩnh 

viễn lìa khỏi các khổ vậy. 

353. Thư trả lời cư sĩ Dương Tông Thận 

Thư nhận được đầy đủ. Kẻ ngu trong thế gian chẳng biết nhân quả, 

thấy  làm  lành  mà  mắc  họa  bèn  bảo:  “Chớ  nên  làm  lành!”  Thấy  làm  ác 

vẫn hưởng phước bèn nói: “Ác chớ nên kiêng!” Chẳng biết họa - phước 

xảy đến, có gần, có xa, sớm hay muộn không nhất định. Gần thì ai nấy 

127 Thiêm Điều (Thư Thiêm) là trang giấy đầu tiên của một quyển sách sau phần Thư Diện, 

hoặc  trang  đầu  của  từng  quyển  trong  một  bộ  sách,  ghi  tên  sách,  tên  người  đề  tựa  sách,  ấn 

chương (con dấu, dấu kiềm) của người đề tên sách (những kinh sách chữ Hán trước khi in 

thường  nhờ  người  viết  chữ  đẹp,  có  đạo  đức,  danh  vọng  ghi  tựa  đề  sách)  và  số  thứ  tự  (tức 

quyển số mấy) trong một bộ sách. Đôi khi Thư Thiêm còn bao gồm cả tiểu mục lục của từng 

chương sách. 

Thư Diện là trang đầu tiên của cả bộ sách, được chia làm hai phần: Phần thứ nhất gồm ba 

dòng ghi tên người biên soạn sách, tựa đề sách và nhà xuất bản, phần thứ hai (còn gọi là Thư 

Bài hoặc Bài Ký) ghi rõ ngày tháng sách được ấn hành. Nếu là sách được tái bản từ những 

thư  tịch  cổ  sẽ  ghi  thêm  lần  tái  bản  này  dựa  theo  bản  in  nào,  theo  tài  liệu  nào,  ai  là  người 

giám định, nhuận sắc, hiệu đính, giảo chánh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 175 of 327

đều thấy được, xa thì hoặc cách một đời hoặc cách mấy đời, chẳng phải 

là người có Túc Mạng Thông sẽ chẳng thể biết rõ. 

Nay  lập  ra  một  ví  dụ  cho  dễ  hiểu.  Làm  lành  hay  làm  ác  giống  như 

gieo mạ. Người ấy [trong đời này] tuy lành nhưng trong đời trước hành 

vi chẳng thể nào không phạm lỗi, vì thế ngày nay không thể nào chẳng 

hứng  chịu  những  điều  trái  nghịch.  Cái  thân  đời  này  gọi  là  Báo  Thân. 

Đời này làm nam hay nữ hoặc đẹp hoặc xấu, cũng như thọ - yểu, giàu - 

nghèo,  trí  -  ngu,  khỏe  mạnh  hay  bệnh  tật  v.v…  chính  là  quả  báo  chiêu 

cảm  bởi  những  hành  vi  trong  đời  trước.  Vì  thế  gọi  cái  thân  này  là  Báo 

Thân, hàm ý cái thân ấy là quả báo của những hành vi trong đời trước; 

do cái nhân trong đời trước dẫn đến cái quả trong đời này. 

Đời  này  tuy  lành,  nhưng  do  đời  trước  nghiệp  nặng,  sẽ  chẳng  thể 

hưởng được quả báo tốt lành ngay, mà trước hết phải gánh chịu ác báo 

từ đời trước. Như người năm ngoái không trồng lúa, năm nay tuy siêng 

năng cày cấy, nhưng trước khi thâu hoạch, cũng chẳng tránh khỏi không 

có lương thực. Không có lương thực chẳng phải vì năm nay siêng năng 

vất  vả  cho  nên  không  có,  mà  năm  nay  không  có  lương  thực  là  vì  năm 

ngoái  chẳng  gieo  trồng  mà  ra!  Năm  nay  đã  siêng  năng  cày  cấy,  gieo 

trồng thì sau khi thâu hoạch và năm sau sẽ có thóc lúa. Kẻ làm ác chưa 

bị mắc họa là vì phước thừa còn chưa hết. Như người năm ngoái siêng 

năng cày cấy gieo trồng, năm nay không cày cấy, gieo trồng, vẫn chẳng 

đến nỗi chết đói là vì năm ngoái hãy còn thừa lại. Ăn hết rồi, do năm nay 

không gieo trồng, sẽ không có cái để ăn nữa đâu! Cần biết rằng: Người 

lành  gặp  ác  báo,  nếu  chẳng  làm  lành,  ác  báo  ấy  càng  nặng  nề  hơn!  Do 

làm lành nên ác báo sẽ theo đó giảm nhẹ đi. Người ác hưởng thiện báo, 

nếu chẳng làm ác, thiện quả ấy càng lớn hơn. Do làm ác, thiện báo cũng 

theo đó mà giảm nhẹ đi. 

Đối với cơm áo và những vật cần thiết cho cái thân, người đời đều 

biết  để  dành  sẵn  để  khỏi  phải  lúng  túng  khi  xảy  ra  chuyện;  nhưng  đối 

với chuyện liên quan đến thân tâm tánh mạng, chẳng những không biết 

sắp đặt sẵn, lại còn coi những kẻ chuẩn bị sẵn là si dại, tự mình mặc tình 

làm  càn  những  chuyện  dâm,  giết,  cho  là  mình  có  phước,  có  trí!  Chẳng 

biết những kẻ mù, điếc, câm ngọng, tàn phế, không nơi nương tựa trong 

thế  gian  và  trâu,  ngựa,  lợn,  dê,  hoặc  phục  dịch  con  người,  hoặc  [đem 

thân] trám đầy bụng miệng con người đều là hạng người tự cho là mình 

có phước có trí đã gặt lấy quả báo “tốt đẹp, chân thật” do thứ phước trí 

ấy! Người tu hành cần phải có tấm lòng quyết liệt, mặc cho kẻ khác chê 

cười,  hủy  báng,  ta  trọn  chẳng  nghi  ngờ,  bận  tâm  gì!  Nếu  nghe  kẻ  khác 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 176 of 327

chê cười, hủy báng bèn ngã lòng thì hạng người ấy cũng là do thiện căn 

đời trước hời hợt nông cạn mà ra, chẳng lấy lời Phật dạy làm chỗ nương 

về, cứ lấy lời của ngu phu ngu phụ làm căn cứ. Vì thế sẽ luân hồi trong 

sanh tử dài lâu, vĩnh viễn chịu nỗi khổ trong tam đồ, muốn được hưởng 

thân trời - người còn khó, huống là đại lợi ích “liễu sanh tử, siêu phàm 

nhập thánh, cho đến thành Phật” ư? 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  “lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha  niệm 

Phật,  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương”  làm  tông  chỉ.  Nếu  người  niệm 

Phật  chẳng  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương  tức  là  đã  trái  nghịch  lời  Phật 

dạy.  Ví  như  vương  tử  sống  nhờ  nước  khác,  chẳng  tin  chính  mình  là 

vương tử, chỉ muốn suốt ngày xin ăn, chỉ không đến nỗi chết đói là đã 

thỏa  chí  vừa  ý  rồi!  Tri  kiến  kém  hèn  ấy  chẳng  khiến  cho  người  khác 

thương xót ư? Bà Cao nhà họ Vương thuộc kinh điển làu làu, nhưng nói 

“chẳng dám vọng tưởng sanh Tây”, sao mà tâm chí cũng kém hèn cùng 

cực đến thế? Vị thầy bà ta thường ngày thân cận cũng thuộc hạng tu mù 

luyện đui! Nếu vị thầy ấy biết pháp môn Tịnh Độ, làm sao trưởng dưỡng 

ý tưởng ấy cho được? 

Xin hãy nói với bà ta:  “Nếu chẳng cầu sanh Tây Phương, chắc chắn 

 chẳng  chấp  thuận  cho  bà  ta  quy  y.  Chịu  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  sẽ 

 bằng  lòng  cho  bà  ta  quy  y.  Nay  đặt  pháp  danh  cho  bà  ta  là  Tông  Tín, 

 nghĩa  là  tin  sâu  lời  Phật,  chẳng  dám  trái  nghịch  sự  tu  trì  Tịnh  nghiệp 

 của chính mình. Lại cần phải dạy lũ con cái, dâu, cháu đều cùng giữ vẹn 

 luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm 

 các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, niệm 

 Phật  và  niệm  Quán  Thế  Âm  để  mong  đời  này  nghiệp  tiêu,  phước  tăng, 

 lâm  chung  vãng  sanh  Tây  Phương.  Tự  hành  như  thế  và  giáo  hóa  gia 

 đình cùng với thân bằng, nhất định sẽ được vãng sanh như nguyện. Phật 

 mở ra pháp môn Tịnh Độ dạy người cầu sanh Tây Phương, bà là hạng 

 người gì mà dám chẳng coi lời Phật là đúng, mặc tình thỏa chí của mình 

 ư? Vì thế cần phải lấy lời Phật dạy làm ‘tông chủ, tông bổn’ (những điều 

 chánh yếu, căn bản cần phải đề cao, tôn sùng) mà tín phụng, chẳng dám 

 có một niệm trái nghịch thì mới gọi là Tông Tín!” 

Con  gái  bà  ta  là  Hồ  Vương  Thị  pháp  danh  là  Tông  Tịnh.  Chồng, 

vợ,  con  cái  trong  thế  gian  không  ai  chẳng  phải  là  do  nghiệp  duyên  đời 

trước  kết  thành.  Chồng  bà  ta  mất  sớm,  con  trai  chưa  cưới  vợ  đã  chết 

yểu,  con  gái  vừa  lấy  chồng  đã  thành  góa  bụa;  nếu  luận  theo  mặt  tình 

cảm  trong  cõi  đời  thì  chẳng  tốt  đẹp,  nhưng  nếu  có  thể  nhờ  đó  mà  biết 

tướng thế gian vô thường, chuyên chí tu trì thì những tình cảnh khổ sở 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 177 of 327

ấy  quả  thật  là  hướng  dẫn  tốt  lành  khiến  cho  bà  ta  thoát  khổ.  Những  kẻ 

phú quý, chồng - vợ - con cái một nhà đoàn tụ, tinh thần luôn hao phí, 

bận  bịu  trong  chuyện  sanh  nở,  cưới  gả,  dẫu  muốn  nhất  tâm  niệm  Phật 

cũng chẳng thể như ý. Bà ta nghĩ được như vậy và dạy con gái nhất tâm 

niệm Phật thì chồng, con, rể bà ta đâm ra sẽ trở thành người giúp đỡ đạo 

nghiệp cho bà ta. Nếu bà ta một dạ vãng sanh thì chồng, con, rể cũng sẽ 

nhờ sự tu trì ấy mà vãng sanh Tây Phương. Đấy gọi là   “vàng do luyện 

 mà được ròng, dao do mài mà bén, chẳng trải một phen rét thấu xương, 

 sao được hoa mai thơm ngát mũi”? 

Để thành tựu cho con người, trời có nghịch, có thuận. Nếu con người 

biết vui theo mạng trời thì nghịch đâm ra thành thuận. Nếu không, thuận 

cũng đâm ra trở thành nghịch, chỉ do con người có khéo dụng tâm hay 

không  mà  thôi!  Lại  nữa,  hiện  nay  đang  nhằm  tình  thế  đại  hoạn  nạn, 

phàm  đao  binh,  nước,  lửa,  ôn  dịch,  sâu  rầy,  châu  chấu,  hoặc  mắc  bệnh 

vì oán nghiệp thuốc men chẳng thể chữa trị được mà nếu chịu chí thành 

niệm Phật, niệm Quán Thế Âm, chắc chắn sẽ có thể gặp dữ hóa lành! 

Thêm nữa, nữ nhân khi sanh nở ắt nên niệm ra tiếng rõ ràng  “Nam-

 mô Quán Thế Âm Bồ Tát” , chắc chắn chẳng bị khó sanh! Dẫu khó sanh 

sắp  chết,  dạy  người  ấy  niệm  sẽ  tức  khắc  có  thể  an  nhiên  sanh  nở.  Hãy 

nên nói lời này với hết thảy mọi người, khiến cho họ đều biết rõ thì thế 

gian  sẽ  chẳng  có  chuyện  sanh  khó  cũng  như  do  vì  khó  sanh  khiến  cho 

mẹ lẫn con đều chết. Chớ nên nói “lõa lồ, bất tịnh, niệm sợ mắc tội lỗi!” 

Đấy  là  lúc  liên  quan  đến  tánh  mạng  của  cả  mẹ  lẫn  con,  không  làm  sao 

khác được, chớ nên so sánh với chuyện hết sức cung kính, hết sức khiết 

tịnh lúc bình thường! Lại còn phải niệm ra tiếng rõ ràng, chớ nên niệm 

thầm trong tâm, do niệm thầm sức cảm ứng nhỏ, lúc ấy lại còn phải dùng 

sức để đẩy đứa con ra, niệm thầm trong tâm chắc sẽ bị mắc bệnh. Những 

người chăm sóc trong nhà cũng lớn tiếng niệm giúp cho người ấy. Người 

nhà ở nơi phòng khác cũng có thể niệm giúp cho sản phụ ấy. 

Dạy  con  gái  niệm  Phật  từ  bé,  sau  này  chắc  chắn  chẳng  phát  sanh 

những thứ đau khổ ấy. Tương lai lâm chung còn có thể vãng sanh Tây 

Phương.  Nếu  không,  hễ  ốm  nghén  liền  niệm,  hoặc  trước  khi  sanh  ba 

bốn bữa liền niệm, hoặc đến lúc sanh nở mới niệm đều được. Người đời 

thường ngăn trở thiện niệm của kẻ khác, như phụ nữ sanh sản, mọi người 

thường  coi  đó  là  chuyện  đáng  sợ.  Chẳng  những  chính  sản  phụ  không 

dám niệm, ngay đến mẹ chồng hoặc mẹ ruột thấy con dâu hoặc con gái 

sanh nở bèn trốn trước ra ngoài, hơn một tháng mới dám mò về. Những 

kẻ ấy đều là vì nghe lời ngoại đạo, chỉ biết cách thức cung kính lúc bình 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 178 of 327

thường, chẳng biết tùy theo sự việc để quyền biến cho thích nghi, khiến 

cho nhiều nữ nhân trong thế gian chịu đau khổ cùng cực hoặc đến nỗi tử 

vong! Chẳng đáng buồn ư? Viết tạp nhạp như thế để mong lợi người. 

354. Thư trả lời cư sĩ Nghiêm Bá Phóng (thư thứ nhất) 

Thư gởi đến một mực nói những lời sáo rỗng, khen ngợi quá lố, quả 

thật khiến cho người ta chẳng chịu đựng nổi   (ông Hứa và ông có cùng một 

 cung cách, Quang chẳng cho như thế là đúng). Cha ông đã mù nhiều năm, hãy 

nên  khuyên  cụ  chịu  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  phản 

chiếu hồi quang khiến cho tâm được quy nhất; chắc mắt sẽ được trở lại 

như  cũ.  Dẫu  chẳng  thể  phục  hồi,  nhưng  do  tâm  địa  thanh  tịnh,  ắt  được 

cảm ứng đạo giao, được Phật tiếp dẫn. Vì thế, pháp danh là Đức Minh. 

Cậu  ông  bị  bệnh  suyễn,  nếu  chí  thành  niệm  Phật  chắc  sẽ  được  lành. 

Nhưng đối với hết thảy việc nhà và những gì trong chính thân tâm đều 

đừng để vướng mắc, nhất tâm niệm Phật khiến cho không còn tâm niệm 

nào khác xen tạp. Vì thế, pháp danh là Đức Thuần. 

Nay  gởi  [cho  ông]  một  bao  tro  hương  Đại  Bi.  Bao  này  có  thể  pha 

uống được hai mươi lần; mỗi một lần pha, có thể uống được mười mấy 

lượt. Chí thành khẩn thiết niệm  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” , đừng 

uống rượu, ăn thịt. Lúc pha, lấy một phần hai mươi [lượng tro] đổ vào 

tô lớn, dùng nước sôi pha, khuấy lên, đợi cho chất tro lắng xuống   (chất 

 tro  ấy  thêm  nước  vào  để  tưới  cây)  gạn  lấy  nước  trong,  chứa  trong  đồ  đựng 

để uống mười mấy lần. Mỗi ngày có thể uống ba lần. Uống hết lại pha 

tiếp. Nếu lành bệnh, nên đem số tro còn thừa để ở nơi cao sạch, chớ nên 

khinh  nhờn.  Phàm  ai  có  bệnh  ngặt  nghèo,  hãy  đem  tặng,  bảo  họ  pha 

uống, chắc sẽ biến chuyển bớt dần. 

Ông muốn lợi người nên sốt sắng làm chuyện quan trọng này. Cuốn 

sách ấy in bằng cỡ chữ Tam Hiệu Tự hết thì được, chứ cỡ chữ Ngũ Hiệu 

Tự người già sẽ đọc không được. Sách ấy lại còn hoàn toàn chưa được 

giảo  chánh  tường  tận,  [danh  xưng]  Hoằng  Hóa  Xã  ở  mấy  chỗ  đều  in 

thành Hoằng Quang! Chữ ông sử dụng cũng thiếu thỏa đáng! Trong sách 

có những chữ Quang đọc không ra, huống chi lại có toa thuốc. Nếu có 

sai ngoa, sẽ có quan hệ rất lớn. Ông thô tâm lớn mật như thế, sao Quang 

dám giao cho ông trông coi ấn loát các thứ văn tự cho được? Từ nay về 

sau đừng gởi sách này đến nữa để người ta khỏi thấy do Quang gởi tặng 

chắc sẽ nói Quang chẳng hiểu biết sự vụ gì hết! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 179 of 327

355. Thư trả lời cư sĩ Nghiêm Bá Phóng (thư thứ hai) 

Hôm  trước  nhận  được  thư  ông,  biết  ông  được  cậu  chăm  sóc,  vun 

quén,  nên  mới  có  được  ngày  nay,  gởi  khoản  tiền  năm  mươi  đồng  để 

mong  báo  ân  mẹ,  ân  cậu,  ân  mẹ  kế  và  siêu  độ  em  gái.  Gởi  thư  cho 

Đương Gia chùa Linh Nham thưa bày những chuyện cực trọng yếu này, 

phần ký tên chỉ ghi là  “cẩn ngôn”  (kính thưa), một chữ nhún mình cũng 

chẳng  chịu  viết;  còn  thư  gởi  cho  Quang  viết  là   “quỳ  bẩm”.   Nếu  ông 

không  có  những  chuyện  quan  trọng  phải  cầu  cạnh  người  khác,  chẳng 

biết  sẽ  dùng  chữ  như  thế  nào!  Làm  phận  con,  là  đứa  cháu  chịu  ơn  sâu 

nặng  mà  viết  như  thế  đó;  sao  chẳng  biết  lễ  nghi  thế  gian  đến  mức  như 

vậy, huống là lễ nghi trong Phật pháp ư? 

Quang  sáng  tối  hồi  hướng  cho  cha  mẹ  ông,  vẫn  cần  lễ  Phật.  Đại 

chúng  Linh  Nham  gần  một  trăm  vị,  tán  lễ,  niệm  Phật  hiệu  [cho  người 

thân của ông]. Mỗi khóa lễ ai nấy lạy hai mươi bốn lạy, mà ông cầu xin 

họ rẻ rúng như thế, dẫu các Sư thành khẩn cũng khó đạt được cảm ứng 

thù  thắng.  Ông  đừng  nói:  “Quang  muốn  được  người  khác  cung  kính!” 

Thật  ra,  Quang  thương  ông  vô  tri,  chẳng  dễ  cảm  Tam  Bảo  rủ  lòng  Từ 

gia bị. Hãy nên đối trước Phật khẩn thiết sám hối, ngõ hầu mẹ, cậu ông, 

mẹ kế, em gái của ông đều được Phật từ bi tiếp dẫn vãng sanh, cũng như 

tổ tông quá khứ, quyến thuộc hiện tại ai nấy đều được Tam Bảo gia bị, 

lìa khổ được vui. Ông coi Quang là thầy, nếu chẳng nói chuyện này thì 

Quang  đã  mất  tư  cách  làm  thầy.  Nếu  ông  chẳng  nghĩ  như  thế  là  đúng, 

ông cũng đã mất tư cách làm con, làm cháu, làm anh, làm đồ đệ! Từ nay 

coi nhau như người ngoài đường, chẳng cần phải xưng là đệ tử nữa! 

Quang suốt đời chẳng khởi ý tưởng điên đảo giống như thế tục, cái 

gì mà tám mươi với lại chẳng tám mươi? Có ai bàn chuyện chúc thọ cho 

Quang, chẳng những Quang không nhận lãnh tình cảm ấy mà còn ghét 

cay ghét đắng, hoàn toàn cho đấy là chuyện nhục nhã lớn lao! Xin đừng 

đem chuyện này nói với Quang! Nếu ai nói chuyện chúc thọ với Quang 

tức là đã coi Quang là hạng phàm tục vậy!  (Tái bút) 

356. Thư trả lời cư sĩ Huệ Phố 

Mấy năm chưa gặp gỡ, đang trong cơn đại kiếp này, ông vẫn an cư 

không  phải  lo  lắng  gì,  khôn  xiết  vui  mừng,  an  ủi!  Muôn  phần  chẳng  ở 

lâu  trong  thế  giới  này  được,  hãy  nên  với  quyến  thuộc  và  các  thân  hữu 

cùng  tu  Tịnh  nghiệp,  cùng  sanh  Tây  Phương;  ấy  mới  là  kế  hoạch  tối 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 180 of 327

thượng bậc nhất. Vì thế, đặt pháp danh cho Đàm Trần Thị là Tông Tịnh. 

Tông (宗) là gốc, là chủ. Tịnh (浄) là tu Tịnh nghiệp để cầu sanh về cõi 

Phật thanh tịnh Cực Lạc thế giới. Muốn sanh về Tịnh Độ, hãy nên lấy ăn 

chay,  niệm  Phật,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng  làm  gốc.  Do  sát  nghiệp 

trong đời trước mà cảm thành quả báo gặp phải sát kiếp này. Nay do ba 

nghiệp  thân  -  miệng  -  ý  thanh  tịnh,  kèm  thêm  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh sẽ tương ứng với thệ nguyện to tát, lớn lao của A Di Đà Phật. Đến 

khi  lâm  chung,  chắc  chắn  cậy  vào  Phật  từ  lực  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Lợi 

ích ấy chẳng thể tuyên nói bằng lời lẽ hay văn từ được đâu! Xin hãy đem 

ý này nói với bà ta và hết thảy mọi người. 

Ngoài ra, còn kèm theo Một Bức Thư Trả Lời Khắp là khai thị châu 

đáo  nhất,  đơn  giản  nhất,  rõ  ràng  nhất.  Hãy  tự  giữ  một  phần  và  cho  bà 

Đàm một phần để mọi người đều được xem. Lại còn có một trang dược 

phương cũng khá thần hiệu. Toa cai thuốc phiện, trị bệnh đau lói vì ứ hơi 

ở gan và bao tử, dẫu là danh y hay Tây Y cũng không thể trị được, [nếu 

dùng toa này thì] đều hễ trị liền khỏi. Xin đừng coi thường rồi bỏ qua! 

357. Thư gởi cư sĩ Tông Tịnh 

Mấy hôm trước nhận được thư bà, liền gởi ngay cho bà một gói Văn 

Sao Tục Biên, hình chụp được kẹp trong trang đầu cuốn sách. Cái chết 

của con bà về mặt Sự là do lầm thuốc, nhưng thật ra là nhằm dẫn dắt bà 

niệm  Phật  vãng  sanh,  siêu  phàm  nhập  thánh!  Đừng  bi  ai,  hãy  nên  sanh 

lòng vui mừng, may mắn! Các kinh sách Tịnh Độ bà đã đều đọc cả rồi, 

chớ nên vẫn giống như hạng phụ nữ vô tri vô thức. Đang trong lúc đại 

kiếp tàn phá rỗng toang cả trời đất này, hãy nên lấy thân làm gương để 

tự  hành,  dạy  người,  khiến  cho  khắp  những  ai  hữu  duyên  đều  cùng  tu 

Tịnh nghiệp, cùng sanh về Tây Phương. 

Gần đây nữ giới đúng là đã biến thành yêu tinh, trang điểm còn lòe 

loẹt  hơn  bọn  gái  làng  chơi.  Bà  hãy  nên  nghiêm  túc  giữ  theo  quy  cách 

cũ, thống thiết gột rửa những thói xấu theo đuổi thời trang; áo vải, dép 

vải  [là  được  rồi],  đừng  mặc  áo  lượt  là  lộng  lẫy.  Đừng  giồi  phấn,  đừng 

bôi nước hoa; vâng giữ giáo huấn của thánh nhân  “trang điểm lả lơi sẽ 

 khơi gợi lòng dâm [nơi kẻ khác]”  để hết thảy mọi người trông thấy bà 

đều sanh lòng khâm phục, kính trọng. Những kẻ ham chuộng thời trang 

chính là nhằm làm cho hết thảy mọi người khởi tâm ô nhiễm đối với họ! 

Há chẳng phải là tự khinh thường, tự rẻ rúng hay sao?  “Quân tử chánh 

 kỳ y quan, tôn kỳ chiêm thị, nghiễm nhiên nhân vọng nhi úy chi”  (Quân 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 181 of 327

tử  áo  mũ  ngay  ngắn,  nhìn  ngó  đàng  hoàng,  tư  thái  trang  trọng  khiến 

người khác trông thấy phải kính nể). Như thế thì hết thảy mọi người đều 

sanh lòng kính trọng, rồi lại nói với họ về pháp môn Tịnh Độ, ắt họ sẽ 

cảm động sâu xa. 

Xin  hãy  đọc  kỹ  bài  Tịnh  Độ  Quyết  Nghi  Luận  trong  bộ  Văn  Sao 

Tăng  Quảng  Chánh  Biên  và  lá  thư  gởi  cho  hòa  thượng  Quảng  Huệ  ở 

Ngũ  Đài  Sơn  trong  bộ  Văn  Sao  Tục  Biên  thì  sẽ  biết  rõ  nguyên  do  của 

pháp môn Tịnh Độ, sẽ có thể ở trước hết thảy mọi người tùy ý diễn nói. 

Có một phụ nữ Hồi Hồi ở Vu Hồ tin tưởng Phật pháp sâu xa, năm ngoái 

gởi thư xin quy y, bà ta thường khuyên người khác niệm Phật. Có một 

Nho  sĩ  cực  thông  minh  chẳng  tin  nhân  quả,  chẳng  tin  Phật  pháp.  Bà  ta 

cùng người ấy biện luận, bảo ông ta đọc Văn Sao, ông ta đọc chưa được 

mấy  thiên  đã  cậy  bà  ta  xin  quy  y  giùm.  Đấy  chính  là  vì  bà  ta  nghiêm 

trang  đoan  chánh  khiến  người  ta  phải  phục;  do  vậy  người  ta  kính  vâng 

theo lời. Nếu trang điểm như yêu tinh, làm sao có thể khiến cho người 

có đại học vấn tin tưởng hành theo được ư? Người Hồi Hồi khó giáo hóa 

nhất! Cha mẹ, anh em, thân thích của bà ta cũng rất kính trọng bà, nhưng 

chẳng chịu nghe theo bà ta ăn chay niệm Phật. Những người được bà ta 

khuyến hóa đều là người Hán. Ông Mã Thuấn Khanh ở Hồ Nam cũng là 

người Hồi Hồi  (trong Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên có lá thư gởi cho ông ta)

, vợ chồng và sáu đứa con đều quy y, chứ chẳng có một người [Hồi Hồi] 

nào khác! 



358. Thư trả lời cư sĩ Đức Thành 

Thư  ông  nói  toàn  những  lời  náo  nhiệt,  bùi  tai,  hãy  gấp  nên  tự  chế. 

Phàm những chuyện nào chẳng làm tới nơi tới chốn được, quyết chẳng 

chịu  nói!  Ông  hãy  đem  lời  phát  nguyện  biến  thành  chuyện  thực  hành 

thường  ngày,  chuyện  nào  cũng  làm  đến  nơi  đến  chốn  như  nhau.  Phát 

nguyện  vốn  nhằm  để  mong  mỏi  sâu  xa  nên  không  vướng  khuyết  điểm 

mà  còn  có  ích  lợi  lớn  lao.  Nếu  là  hằng  ngày  thường  làm  được  thì  hãy 

nên nói; nếu làm không được mà cứ thường nói, lâu ngày sẽ bị ma dựa. 

Chỉ  chuyên  nói  xuông,  chẳng  thực  hành  mảy  may  nào  mà  nếu  chẳng 

thống thiết sửa đổi, chắc chắn sẽ chết vì ma. 

Ông  và  một  gã  trẻ  tuổi  ở  vùng  Quan  Đông128  đúng  là  do  cùng  một 

mẹ sanh ra! Chàng ta gởi thư xin quy y, hai ba năm sau gởi thư đến nói 

128 Quan Đông là danh từ chỉ chung ba tỉnh thuộc phía Đông Bắc Trung Hoa, tức Liêu Ninh, 

Hắc Long Giang và Cát Lâm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 182 of 327

“muốn  được  thông  hiểu  khắp  các  tông  của  Phật  giáo,  thông  hiểu  ngôn 

ngữ  của  khắp  mọi  nước,  muốn  truyền  bá  Phật  giáo  khắp  toàn  cầu”. 

Quang nói: “Như lời ông nói thì bậc Pháp Thân đại sĩ từ xưa vẫn chưa 

thể  làm  được.  Ông  là  hạng  người  nào  mà  chẳng  tự  lượng  vậy?  Nếu 

vẫn không sửa đổi, sau này ắt sẽ chết vì ma dựa”. Hai ba năm sau nữa, 

anh  ta  nhất  quyết  muốn  xuất  gia,  Quang  giữ  vững  ý  nguyện  vĩnh  viễn 

chẳng  thâu  nhận  đồ  đệ,  thầy  Minh  Đạo  chèo  kéo  anh  ta  đến  xuất  gia. 

[Anh  ta  là]  con  người  khá  chất  phác,  trọn  không  chí  dũng  mãnh  siêng 

học. Chuyện không thuộc về bổn phận của mình, bất cứ ai cần đến cũng 

chẳng  chịu  nhọc  nhằn  thay  cho  người  khác.  Lời  ông  đã  nói  nếu  có  thể 

làm được thì còn tốt đẹp; chứ nói rồi mà suốt đời cũng chẳng làm được, 

đem nói với kẻ vô tri thì còn có thể làm cho họ tin tưởng hoặc chẳng tin, 

nếu  đem  nói  với  người  hiểu  biết,  người  ta  sẽ  xem  ông  chẳng  đáng  nửa 

đồng! 

Ông xem các sách rồi mà vẫn chẳng có kiến thức chọn thầy hỏi bạn, 

cứ cầu Quang khai thị; ông chân thật mong cầu hay nhằm phô sự cuồng 

vọng  vậy?  Chuyện  xuất  gia  đã  thỏa,  còn  hỏi  tôi  làm  chi?  Đủ  thấy  ông 

hoàn  toàn  theo  thói  sáo  rỗng!  Quang  một  mực  chẳng  ưa  thói  sáo  rỗng, 

nên đặc biệt nói thẳng thừng không úp mở nhằm mong hữu ích cho ông. 

Chịu nghe hay không, tùy ý ông! Xuất gia rồi đừng tới Linh Nham, sợ 

tánh  cách  của  ông  chẳng  hợp  với  đạo  tràng  ấy  sẽ  thành  vô  ích!  Quang 

già  rồi,  mục  lực  chẳng  đủ,  từ  rày  đừng  gởi  thư  đến  nữa,  gởi  đến,  tôi 

quyết  không  trả  lời;  bởi  lẽ  các  kinh  sách  và  Văn  Sao  ông  đâu  có  tuân 

theo thì cần gì phải có một bức thư nữa đây? 

359. Thư trả lời cư sĩ Lâm Phố 

Bệnh  di  truyền  cũng  do  túc  nghiệp  cảm  thành,  hãy  nên  chí  thành 

khẩn thiết niệm thánh hiệu Phật và Quán Âm sẽ có thể được lành, chẳng 

còn  di  truyền  nữa.  Nói  đến  cửa  ngõ  giải  thoát  thì  chỉ  có  một  pháp  tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Đây  chính  là  pháp  môn  cậy 

vào  Phật  lực  để  có  thể  thực  hiện  xong  chuyện  liễu  sanh  tử  ngay  trong 

đời này. Nếu ai chẳng chuyên tu pháp này mà tu các thứ pháp môn khác 

thì hạng phàm phu sát đất chẳng thể thực hiện được [chuyện liễu sanh tử]

trong một hai đời được! Chúng ta từ vô thủy đến nay vẫn luân hồi trong 

sanh tử đều là vì trong khi luân hồi vẫn chưa gặp được pháp môn Tịnh 

Độ,  hoặc  đã  gặp  nhưng  chưa  tu  mà  ra!  Nay  may  mắn  gặp  gỡ,  đừng  để 

luống  qua.  Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Tông  Tín.  Do  ba  pháp  Tín  - 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 183 of 327

Nguyện  -  Hạnh  là  chánh  tông  của  Tịnh  Độ;  điều  cần  thiết  đầu  tiên  là 

lòng  tin  chân  thật.  Có  lòng  tin  chân  thật,  nhất  định  sẽ  có  nguyện  chân 

thật, hạnh chân thật. Nếu không, chẳng gọi là “lòng tin chân thật”. Một 

pháp Niệm Phật còn có thể siêu phàm nhập thánh, huống là chẳng chữa 

lành được bệnh di truyền ư? 

Đã  quy  y  Phật  pháp,  ắt  phải  tận  lực  thực  hiện  tám  đức  “hiếu,  đễ, 

trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ” và sáu sự “cách vật, trí tri, thành ý, chánh 

tâm,  tu  thân,  tề  gia”  để  mong  đất  nước  bình  trị,  thiên  hạ  thái  bình.  Cổ 

nhân nói:  “Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm” . Trách nhiệm 

ấy nằm nơi đâu? Nằm ở chỗ “vật [dục] chẳng bị trừ khử”. Nếu chịu trừ 

khử, ắt sẽ trí tri, ý thành, tâm chánh, thân tu  (một người được như thế thì cũng 

 đã có lợi ích lớn lao. Ai nấy đều như thế sẽ thái bình).  “Vật” (物) là gì? Chính 

là những tư dục trong tâm. “Cách” (格) là “cách trừ” (trừ khử), loại bỏ. 

Trong  tâm  con  người  không  có  tư  dục  thì  tri  kiến  tự  chánh.  Ví  như  kẻ 

yêu vợ, yêu con, do trong tâm tình thương yêu lấp chặt, trọn chẳng thấy 

được những điều xấu của vợ con. Nếu không có tình yêu sẽ thấy ngay vợ 

con đúng hay sai như gương soi bóng, một tí ti cũng chẳng lầm lẫn. 

Chớ nên hiểu theo cách họ Châu chú giải:  “Thúc đẩy tri thức của ta 

 đến cùng cực là trí tri, thấu hiểu cùng tận lý của mọi sự vật trong thiên 

 hạ là cách vật” . Nếu nói như thế thì ngay cả thánh nhân cũng chẳng làm 

được!  Chuyện  chánh  tâm  thành  ý  dẫu  là  thất  phu,  thất  phụ  không  biết 

một chữ nào, chỉ cần không có lòng ham muốn thiên vị, riêng tư đều có 

thể làm được! Tám chuyện “cách, trí, thành, chánh, tu, tề, trị, bình” nếu 

luận trên mặt gốc chỉ là một chuyện “cách vật” (格物: Trừ khử vật dục). 

Vật dục đã được trừ khử rồi, sự thấy biết sẽ đạt đến tột cùng (trí tri:  致

知),  ý  thành,  tâm  chánh,  thân  tu.  Họ  Châu  biến  cội  gốc  cực  thân  thiết, 

cực đơn giản, dễ dàng thành cành nhánh cực xa xôi, cực lợt lạt, cực khó 

thể  cùng  tận,  chôn  vùi  gốc  đạo  trị  thiên  hạ  của  thánh  nhân,  đến  nỗi  kẻ 

hậu học học theo thánh nhân mà chẳng hiểu được pháp tắc để thực hiện 

một cách thân thiết nhất, nên hoàn toàn chú trọng chuyện bên ngoài chứ 

không  tự  phản  tỉnh  bề  trong.  Đã  thế,  lại  còn  đả  phá,  bài  xích  sanh  tử, 

luân  hồi,  nhân  quả,  báo  ứng,  cho  là  không  có,  đến  nỗi  hoại  loạn  Ngũ 

Luân,  Bát  Đức,  phá  xập  phên  giậu  đạo  đức.  Tội  ác  khiến  cho  hết  thảy 

sanh linh lầm than đều phát sanh bởi đây, chẳng đáng buồn ư? Bệnh di 

truyền  ấy  rất  lớn,  rất  độc,  nếu  chẳng  phải  là  bậc  đại  y  vương  Đại  Giác 

Thế Tôn sẽ chẳng thể trị được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 184 of 327

Lời này Quang chỉ nói với ông, ông đừng nói bừa với kẻ vô tri. Nếu 

không, sợ rằng mọi người đều tuốt kiếm đứng lên, sẽ không có cách nào 

cứu được đâu! Đã quy y Phật, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, niệm Phật, dùng lòng 

tín nguyện sâu cầu sanh Tây Phương. Dùng điều này để tự hành, lại còn 

đem dạy người, ngõ hầu chẳng uổng cuộc đời này, chẳng uổng dịp gặp 

gỡ này! 

Nghề nghiệp của Hoa Tôn hơi khó tu trì, nhưng hễ có lòng Thành sẽ 

tự có cảm ứng. Nay tôi dùng một chuyện để làm chứng. Nơi đường lớn 

phía trong cửa Phụ Thành, Bắc Kinh có quán bán thức ăn mặn lớn tên là 

Cửu Như Xuân, buôn bán rất phát đạt. Một đêm, viên quản lý mơ thấy 

vô số người đến đòi mạng, tâm biết là những con vật bị giết, bèn nói với 

họ: “Tôi chỉ có một thân, đền mạng cho các vị đông như vậy thì đền tới 

chừng nào mới xong? Từ nay tôi chẳng theo nghề buôn bán này nữa, sẽ 

thỉnh bao nhiêu đó vị hòa thượng niệm kinh, niệm Phật siêu độ cho các 

vị, được chăng?” Đa số trả lời “được”, chỉ có một số ít không bằng lòng, 

nói:  “Ngươi  vì  mấy  đồng  hoặc  vì  mấy  cắc  bạc  mà  giết  bọn  ta  khổ  sở 

lắm.  Nếu  làm  vậy  thì  thuận  tiện  cho  ngươi  quá!”  Nhóm  đa  số  khuyên 

nhóm thiểu số: “Nếu hắn chịu làm như vậy, tốt đẹp cho cả đôi bên, nhận 

lời hắn đi!” Nhóm thiểu số nói: “Hắn có thật sự làm được thì mới tốt”. 

Viên  quản  lý  nói:  “Nhất  định  thực  hiện  được.  Nếu  không,  các  ông  lại 

đến tìm tôi”. Do vậy, bọn họ liền bỏ đi. 

Nhằm  đúng  lúc  ấy  là  canh  năm  phải  giết  [loài  vật],  phổ  ky129  thức 

dậy  sắp  giết;  gà,  vịt  v.v…  đều  chạy  tứ  tán  ra  khỏi  chuồng,  họ  vội  mời 

viên  quản  lý  thức  dậy  để  thưa  chuyện.  Viên  quản  lý  nói:  “Hôm  nay 

chúng ta không mở cửa, không giết những con đã bỏ chạy. Những con ở 

trong tiệm thì nhốt lại, con nào bỏ chạy rồi cứ để mặc cho nó đi”. Ngày 

hôm sau, mời các cổ đông (người góp vốn) đến thuật lại giấc mộng hồi 

đêm,  từ  bỏ  chuyện  làm  ăn,  quyết  định  không  làm  nữa!  Cổ  đông  nói: 

“Ông  đã  không  muốn  sát  sanh,  chúng  ta  thay  đổi  chương  trình  cũng 

chẳng  trở  ngại  gì,  biến  thành  quán  ăn  chay”.  Bèn  đổi  thành  quán  đồ 

chay, vẫn mang tên là Cửu Như Xuân. Do vậy, người ăn chay rất đông, 

càng phát đạt hơn. 

129 Nguyên văn là “khỏa kế”. Thông thường, những người cùng giúp việc kiếm ăn cho mình 

được gọi là Khỏa Kế (夥計). Do vậy, những người hầu trong các tiệm ăn cũng được gọi là 

Khỏa Kế. Ta thường đọc chữ này theo giọng Quảng Đông thành Phổ Ky. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 185 of 327

Nếu  ông  có  thể  phát  tâm  lợi  người  lợi  vật  chí  thành  niệm  Phật  và 

niệm  thánh  hiệu  Quán  Âm  để  cầu  gia  bị  thì  người  góp  vốn  và  người 

quản lý đều bỏ được chuyện giết heo, bởi [cửa tiệm bán] hàng hóa mua 

về từ kinh đô là chuyện chánh, bán thịt chỉ là chuyện kèm thêm. Ông nói 

ngồi niệm trên giường sợ [mắc tội] khinh nhờn là vì chẳng biết khi ngủ 

cũng niệm được, nhưng niệm thầm, đừng niệm ra tiếng. Mẹ ông thương 

yêu  ông,  nói  ăn  chay  thân  thể  gầy  yếu;  cụ  chẳng  biết  ăn  thịt  có  chất 

độc,  chẳng  hợp  phép  dinh  dưỡng,  lại  còn  phải  nợ  mạng.  Hãy  nên  uyển 

chuyển khuyên mẹ ông ăn chay, niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Cũng 

nên bảo vợ con ăn chay. Nếu chẳng thể ăn chay hoàn toàn thì nói chung 

phải chú trọng kiêng sát sanh trong nhà. Dẫu mua thứ đã làm sẵn cũng 

không nên ăn nhiều. Ăn nhiều phải trả nhiều, ăn ít trả ít, không ăn không 

phải trả! Nếu ông có thể khiến cho người góp vốn và viên quản lý trong 

tiệm  cảm  động  thì  sau  này  những  người  tiếp  tục  đề  xướng  sẽ  nhiều. 

Công đức ấy do ông khởi đầu, lợi ích lớn lắm. 

Nên thường đọc Văn Sao hoặc Gia Ngôn Lục  (Sách này trích lục những 

 điều thiết yếu từ Văn Sao, trình bày theo lối chia môn, phân loại để người mới học 

 dễ xem đọc). Nay đặt pháp danh cho ông là Tông Nguyện   (Tông là chủ, có 

 chủ  (tức  chủ  kiến)  thì  sẽ  chẳng  bị  những  thứ  khác  xoay  chuyển).  Niệm  Phật  có 

tín - nguyện, quyết định sẽ được vãng sanh Tây Phương khi lâm chung. 

Không có tín - nguyện thì chỉ được phước báo trời - người mà thôi! Có 

tín không có nguyện thì chẳng gọi là chân tín. Có nguyện mà không có 

tín thì chẳng gọi là chân nguyện. Hai pháp tín - nguyện như hai bánh của 

cái xe, như hai cánh của con chim, thiếu một chẳng thể được! Nay gởi 

cho hai người bọn ông mỗi người một cuốn Đồng Mông Tu Tri130. Cuốn 

sách này tuy nhỏ nhưng những sự tích cảm ứng về Phật học được in kèm 

theo sách ấy và năm bài văn do Quang viết đều có quan hệ lớn đối với 

thế đạo nhân tâm. 

Chuyện sữa [bị biến thành chất] độc [khi người mẹ nóng giận] giết 

chết trẻ thơ các nhà danh y xưa nay chưa hề tìm ra. Biết sữa của người 

nóng giận bừng bừng sẽ giết trẻ thì sẽ biết ăn thịt gây tổn hại lớn lao cho 

con  người.  Nợ  mạng,  đền  mạng  là  chuyện  thuộc  về  đời  sau.  Sữa  độc 

giết trẻ một khi được chỉ rõ liền biết những người phụ nữ sanh nhiều mà 

không  nuôi  được  mấy  và  con  cái  lắm  bệnh  đều  do  người  mẹ  ưa  nóng 

giận  mà  ra!  Nóng  giận  đùng  đùng  [mà  cho  con  bú]  con  sẽ  chết  ngay; 

130 Đồng Mông Tu Tri (trẻ nít nên biết) là một tài liệu do Châu Hy biên soạn vào đời Tống 

nhằm làm tài liệu dạy dỗ trẻ nhỏ về đức dục, khuôn phép ứng xử. Đến đời Thanh, ông Lý 

Dục Tú rút gọn thành cuốn Đệ Tử Quy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 186 of 327

nóng giận vừa vừa, tuy con chẳng chết ngay, ắt sẽ thường bị bệnh. Phàm 

muốn cho con cái khỏe mạnh, không bệnh, hãy nên tập thành tánh nhu 

hòa thì mới được! Xin hai vị hãy suy xét cặn kẽ! 

360. Thư trả lời cư sĩ Thái Chương Thận 

Hôm qua nhận được thư, khôn ngăn hổ thẹn. Quang già rồi, mục lực 

lẫn tinh thần đều chẳng đủ, những chuyện sai khiến bút mực bên ngoài 

đều  nhất  loạt  chẳng  thể  thực  hiện  được.  Do  vậy,  miễn  cưỡng  viết  tám 

chữ  cho  xong  trách  nhiệm.  Trộm  nghĩ  đạo  làm  rạng  danh  cha  mẹ  nằm 

nơi nghiêm túc dạy dỗ con cháu để ai nấy đều sửa đức mình và chuyên 

dốc tu Tịnh nghiệp ngõ hầu tăng trưởng, phát khởi những điều tốt lành, 

trăm  đời  hưng  thịnh.  Các  hạ  đích  thân  soạn  văn  bia,  hãy  nên  khắc  chữ 

theo  lối  viết  Thiếp,  để  cho  con  cháu  mình  và  lũ  hậu  bối  trong  làng  ấp 

đều  được  đọc  tụng,  phỏng  theo,  ai  nấy  đều  mạnh  mẽ  nức  lòng,  tận  lực 

thực hành sẽ có lợi ích lớn lao! Mười mấy năm trước, Quang đã viết bài 

tựa nêu tỏ những điều ẩn kín trong cuốn sách kỷ niệm sự vãng sanh của 

mẹ  ông  Khang  Ký  Dao,  lời  văn  cực  vụng  về,  chất  phác,  nhưng  ý  thì 

chấp nhận được  (xem trong Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 4, trang 14, 15 nơi phần Tạp Trước), [nếu ông] chẳng ngại dùng ngòi bút tài 

hoa để nêu tỏ những ý nghĩa [trong bài văn ấy], ắt sẽ có ích cho thế đạo 

nhân  tâm.  So  với  việc  chỉ  phô  bày  cảnh  núi  sông  thêm  đẹp  đẽ  và  lòng 

hiếu thảo lo xây dựng mộ phần sẽ khác biệt vời vợi hệt như một trời một 

vực!  (Ngày Hai Mươi Lăm tháng Chín) 

361. Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật 

Hôm  qua  nhận  được  thư  gởi  đến,  biết  rõ  từng  điều.  Gần  đây  tôi  đã 

soạn lời giải thích xác đáng về “cách vật trí tri”, nay trình bày với ông. 

Giải rằng:  “Cách trừ huyễn vọng tư dục vật, trí hiển trung dung bỉnh di 

 tri”  (Trừ khử vật huyễn vọng tư dục sẽ đạt đến sự hiểu biết rõ ràng đạo 

Trung  Dung,  vâng  giữ  luân  thường).  Chữ  “Vật”  (物)  ở  đây  chính  là 

những tư dục chẳng hợp với lẽ trời tình người trong tâm. Hễ có tư dục 

thì  sở  tri  sở  kiến  đều  lệch  lạc  chẳng  chánh  đáng.  Nếu  trừ  khử  được 

những  tư  dục  huyễn  vọng  không  thật  ấy  thì  [sở  tri  sở  kiến]  sẽ  chẳng 

lệch, chẳng khác, tức là chánh tri sẵn có trong bản tâm sẽ tự hiển hiện, 

nhất cử nhất động đều hợp tình hợp lý, trọn chẳng lệch lạc, tà vạy. Đấy 

chính là đại pháp để tu dưỡng chính mình, trị tâm do thánh nhân lập ra 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 187 of 327

cho  thiên  hạ  trong  đời  sau.  Tu  -  tề  -  trị  -  bình  ở  tại  đấy,  mà  siêu  phàm 

nhập thánh cũng bởi đấy! Dụng công ở nơi đấy sẽ đỡ tốn sức nhất, tùy 

theo công phu sâu hay cạn của mỗi người mà lợi ích đạt được là thành 

hiền,  thành  thánh,  thậm  chí  thành  Phật  đều  do  đây  mà  được,  huống  là 

những sự thấp kém hơn ư? 

Tiếc  cho  những  nhà  Nho  đời  sau  không  suy  xét,  cứ  hiểu  “vật”  là 

“sự  vật”,  hiểu  “tri”  là  “tri  thức”,  tức  là  xem  cội  gốc  của  mọi  cội  gốc 

như cành nhánh của mọi cành nhánh, rồi lại tưởng cành nhánh của mọi 

cành nhánh là cội gốc của mọi cội gốc. Chẳng những không hiểu được 

ý thánh nhân, mà còn làm rối loạn văn của thánh nhân nữa! Vì sao nói 

thế?  Do  muốn  ý  được  chân  thành,  trước  hết  phải  hiểu  thấu  suốt,  [đạt 

đến]  mức  hiểu  thấu  suốt  là  nhờ  “cách  vật”  (trừ  khử  vật  dục).  Điều  này 

hết sức đỡ tốn công, hết sức giản tiện, hễ nghĩ tới liền hiểu được cách; 

[thế mà lại] bỏ đi không nhắc tới, cứ dạy người ta thúc đẩy tri thức đến 

cùng cực, thấu hiểu cùng tận lý của mọi sự vật trong thiên hạ để mong 

thành ý chánh tâm thì khắp cả cõi đời cũng khó kiếm được người nào! 

Do Tống Nho hiểu lầm “vật” là “vật bên ngoài” nên sau này nhà Nho chỉ 

nói “chánh, thành” chứ chẳng nhắc đến “cách, trí”. Lý này cực sáng tỏ, 

rõ ràng, nhưng những kẻ tự xưng truyền thừa tâm pháp của thánh nhân 

lại hiểu sai đến nỗi đạo “sửa mình, trị tâm” do thánh nhân dạy cho con 

người bị lu mờ, úng tắc, không thể nào tỏa rạng được, chẳng đáng buồn 

ư? 

Nếu  chuyên  chú  trọng  tự  sửa  đổi,  đối  trị  chính  mình  thì  một  pháp 

Cách  Vật  (trừ  khử  vật  dục)  cũng  đủ  dùng;  vì  hễ  khử  được  tư  dục  thì 

mọi  điều  ác  đều  trừ,  mọi  điều  thiện  đều  sanh,  nên  nói  là   “đủ  dùng”.  

Nếu muốn cho người trong khắp cõi đời đều bỏ được tư dục để hiển lộ 

chánh trí mà không đề xướng nhân quả báo ứng sẽ không thể được! Bởi 

lẽ, hễ ai muốn tự lợi sẽ chẳng rảnh đâu để xem xét coi [những gì mình 

làm] có lợi hay gây hại cho người khác. Nếu biết thiện ác nhân quả như 

bóng theo hình, như tiếng vang ứng theo âm thanh; âm thanh hòa hoãn 

thì tiếng vang dễ nghe, hình ngay ngắn thì bóng đoan chánh! Hiểu được 

điều này, chẳng mong [người khác] cách vật mà [họ sẽ] tự chịu cách vật. 

Vì thế, Khổng Tử khen ngợi Châu Dịch, vừa mở đầu liền nói:  “Tích 

 thiện chi gia, tất hữu dư khánh. Tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương” 

(Nhà  tích  thiện  điều  vui  có  thừa,  nhà  tích  điều  bất  thiện,  tai  ương  có 

thừa).  “Tích thiện, tích bất thiện”  là nhân;  “dư khánh, dư ương”  là quả. 

Cơ  Tử  giảng  giải  thiên  sách  Hồng  Phạm,  cuối  cùng  mới  nói:   “Hưởng 

 dụng  ngũ  phước,  oai  dụng  lục  cực”   (Thuận  theo  thì  được  năm  thứ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 188 of 327

phước, trái nghịch sẽ bị sáu điều xấu). Câu này quả thật nói rõ cái nhân 

trong  đời  trước,  cái  quả  trong  đời  này.  “Hưởng”  (嚮)  chính  là  thuận, 

“dụng” (用) là lấy, là được. Chữ “oai” (威) nên hiểu nghĩa là trái nghịch. 

“Cực” (極) là cùng quẫn, tai ách. [Vì vậy, câu  “Hưởng dụng ngũ phước, 

 oai  dụng  lục  cực”  nên  hiểu  là]  do  những  hành  vi  trong  đời  trước  trái 

nghịch chánh đạo, nên đến nỗi đời này hứng chịu những quả cùng quẫn, 

tai ách ấy. 

Những  nhà  Nho  đời  sau  chẳng  xét  đến  văn  lý,  một  mực  quy  [Lục 

Cực] về sự cai trị của nhà vua, thành ra trái nghịch thiên lý, vu báng sự 

cai trị của nhà vua. Trẻ nhỏ sanh trong nhà phú quý liền hưởng phước, 

sanh  vào  nhà  nghèo  hèn  liền  chịu  khổ,  há  có  phải  là  do  sự  cai  trị  của 

nhà vua khiến chúng nó phải sanh [vào những chỗ khác nhau] như vậy 

ư? Điều thứ tư trong Ngũ Phước là Du Hảo Đức (thường chuộng đức), 

chính là thói quen tu đạo tu đức trong đời trước. Điều thứ nhất là Thọ, 

điều thứ hai là Phú, điều thứ ba là Khang Ninh (khỏe mạnh, bình yên), 

điều  thứ  năm  Khảo  Mạng  Chung  (chết  tốt  lành)  chính  là  quả  báo  được 

cảm  vời  do  đời  trước  tu  đạo  tu  đức.  Điều  thứ  nhất  trong  Lục  Cực  là 

Hung Đoản Chiết (xui xẻo, chết yểu), điều thứ hai là Tật (bệnh tật), điều 

thứ ba là Ưu (lo lắng), điều thứ tư là Bần (nghèo), điều thứ năm là Ác 

 (diện mạo xấu xí gọi là Ác), điều thứ sáu là Nhược  (thân yếu đuối gọi là Nhược) 

chính  là  quả  báo  do  đời  trước  làm  nhiều  chuyện  chẳng  hợp  đạo  nghĩa! 

Há có nên quy hết vào sự cai trị của nhà vua ư? 

362. Thư trả lời cư sĩ Từ Giám Chương 

Hôm  trước  nhận  được  thư  con,  biết  con  tuổi  trẻ  phát  tâm  tu  Tịnh 

nghiệp, khôn xiết vui mừng, an ủi! Mong con hãy cung kính đọc kỹ càng 

Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh,  Thập  Yếu  sẽ  hiểu  tường  tận  nguyên  do  của  pháp 

môn  Tịnh  Độ.  Các  pháp  môn  được  nói  trong  cả  một  đời  đức  Phật  đều 

cậy vào tự lực để tu trì, đoạn Hoặc chứng Chân hòng liễu sanh tử, khó 

khăn  lắm,  khó  hơn  lên  trời!  Nếu  dùng  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương  thì  vạn  người  tu  vạn  người  về.  Nhưng  phải  giữ  vẹn  luân 

thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  giữ  các  điều  lành,  ăn  chay,  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Dùng những điều này để tự hành, lại dạy cho người khác, khiến 

cho khắp hết thảy mọi người cùng tu Tịnh nghiệp, cùng sanh Tịnh Độ. 

Con tuổi còn trẻ dại, phải hết sức chú ý giữ gìn thân thể, hãy nên đọc 

kỹ  cuốn  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  trong  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư  và  Thọ  Khang 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 189 of 327

Bảo  Giám.  Có  nhiều  thiếu  niên  khi  ý  niệm  tình  dục  khởi  lên  bèn  thủ 

dâm.  Chuyện  ấy  gây  tổn  thương  thân  thể  cực  lớn,  chớ  nên  phạm.  Hễ 

phạm chính là tự tàn hại thân mình, nhơ bẩn tự tâm, khiến cho thân thể 

hữu dụng bị chết yểu, hoặc thành phế nhân bấy bớt không nên cơm cháo 

gì!  Hằng  ngày  phải  phản  tỉnh,  quán  sát  tội  lỗi  nơi  thân  tâm,  ngõ  hầu 

chẳng  đến  nỗi  tự  tàn,  tự  hại.  Nếu  không,  cha  mẹ  chẳng  nói,  sư  trưởng 

không nói, bạn bèn đàn đúm xúi giục nhau đến nỗi thành ra thói ác ấy. 

Nguy hiểm lắm, còn hơn vào vực sâu, đi trên băng mỏng! 

Tăng Tử mang tư cách đại hiền mà đến khi sắp chết mới nói : “Kinh 

 Thi chép: ‘Dè dặt kinh sợ, như vào vực sâu, bước trên băng mỏng’, từ 

 nay trở đi, ta biết thoát khỏi”.  Chưa đến lúc sắp chết, vẫn thường dè dặt, 

kinh  sợ,  biết  mình  ắt  có  chỗ  thiếu  sót.  Nay  sắp  chết  rồi,  mới  biết  mình 

không  thiếu  sót!  Cừ  Bá  Ngọc  năm  hai  mươi  tuổi,  biết  mười  chín  năm 

trước sai trái; đến khi tuổi tròn năm mươi, biết bốn mươi chín năm trước 

sai trái. Khổng Tử vào độ tuổi bảy mươi, vẫn mong trời cho sống mấy 

năm nữa, hoặc dăm mười năm để học Dịch, ngõ hầu tránh khỏi lỗi lớn. 

Đấy chính là cách dưỡng tâm giữ ý, phản tỉnh, quán sát của thánh hiền, 

là cơ sở để học Phật liễu sanh tử vậy. Những điều khác đã nói tường tận 

trong Văn Sao và các sách khác, nên không ghi cặn kẽ. 

Con  tên  là  Giám  Chương,  lại  thêm  có  chánh  trí  huệ  thì  không  gì 

chẳng hợp với Phật, với thánh, không gì chẳng đúng pháp thế tục. Người 

đời  nay  hơi  thông  minh  bèn  cuồng  vọng.  Đấy  đều  là  chẳng  biết  nghĩa 

lý  “vị học nhật ích, vị đạo nhật tổn”  (vì việc học [đạo đức] ngày càng 

tăng thêm, vì đạo [thói xấu] ngày càng giảm bớt). “Vị đạo nhật ích”  là 

đem  đạo  đức  thánh  hiền  cất  chứa  trong  thân  tâm  ta,  “vị  đạo  nhật  tổn”  

là nghiêm túc phản tỉnh, quán sát, để khởi tâm động niệm trọn chẳng có 

tội lỗi gì! Nếu không, chỉ là bậc văn tài lỗi lạc, đã chẳng thể vì việc học, 

huống là vì đạo ư? Hiện nay thời cuộc nguy hiểm, hãy nên khuyên hết 

thảy  già  -  trẻ  -  trai  -  gái  hằng  ngày  thường  kiền  thành  niệm  thánh  hiệu 

Quán  Âm  để  làm  thượng  sách  cầu  hòa  bình,  giữ  gìn  thân  mạng.  Ngoài 

cách này ra, không còn tìm được cách nào khác nữa đâu!  (Ngày Hai Mươi 

 Sáu tháng Bảy) 

363. Thư trả lời anh em Úc Liên Xương 

Cha ông do bịnh tật mà toan ăn thịt là vì chẳng biết hết thảy chúng 

sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai, cho nên mặc 

tình giết ăn. Nếu biết là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 190 of 327

cái tâm tham vị ngon ấy sẽ ngay lập tức tiêu diệt chẳng còn! Ở đất Tần 

ta trước khi xảy ra loạn Hồng Dương, một người dân quê ở huyện nọ tại 

Hưng  An  cùng  với  mẹ  sống  trong  cảnh  nghèo  khó.  Người  con  đi  làm 

thuê để nuôi mẹ; về sau mẹ chết, chỉ trơ trọi một mình, người con liền 

chẳng  sốt  sắng  đi  làm  thuê  nữa.  Một  bữa  nọ  ngủ  ngày,  mộng  thấy  mẹ 

đau đớn khóc lóc đến nói: “Mẹ chết đi biến thành lợn, nay đang ở chỗ 

X…, gã Y… nọ sắp giết mẹ, con hãy mau đến cứu mẹ”. Người ấy kinh 

hoảng,  tỉnh  giấc,  liền  sang  chỗ  đó,  thấy  người  giết  lợn  khớp  với  giấc 

mộng, nhưng lợn đã bị giết rồi! Do vậy đau đớn không chịu nổi, lăn lộn 

trên đất, gào khóc mất cả tiếng. Có người hỏi đến, do không có tiền để 

mua con lợn bị chết ấy bèn nói: “Lòng tôi đau khổ, chẳng tiện nói thẳng 

ra!” Từ đấy phát tâm ăn chay. 

Do [anh ta là] kẻ dân ngu trong làng chẳng biết pháp môn tu hành, 

bèn  đi  quyên  hóa  dầu  thắp  đèn,  hễ  được  một  gánh  đầy,  liền  gánh  sang 

núi Võ Đang để cúng đèn trong Kim Điện131. [Anh ta] quyên mộ người 

khác, [quy định tiền] dầu thắp cho mỗi một ngọn đèn là ba đồng; tiền ấy 

dùng để mua hương, nến, trái cây, đã đưa sang đấy mấy lần. Về sau, có 

một gã đầu sỏ ngoại đạo muốn tạo phản, do sự việc bị tiết lộ bèn bỏ trốn, 

quan phủ sai vẽ hình tróc nã khắp nơi. Do gã ấy có cùng tên họ, tướng 

mạo với anh chàng quyên hóa dầu; anh chàng đi quyên hóa dầu liền bị 

bắt  giữ.  Anh  ta  thưa  trình  chuyện  mẹ  bị  biến  thành  lợn  nên  quyên  hóa 

dầu, [nhưng quan] không tin. Quan lại bắt được cuốn sổ ghi tên đến mấy 

ngàn người, vốn là tên của những người cúng tiền mua dầu, bèn coi đó 

là danh sách tạo phản. Anh ta bị khổ hình tra khảo tại dinh quan huyện 

Trúc Khê thuộc ranh giới tỉnh Hồ Bắc; nhân đó quan gán tội, phán án xử 

tội chết. 

Lại  giải  lên  phủ  Vân  Dương  phúc  thẩm.  Tới  phủ,  anh  ta  kêu  oan, 

nhân đó thuật chuyện do mẹ biến thành lợn mà quyên hóa dầu. Tri Phủ 

rất  có  cao  kiến,  do  thấy  vẻ  mặt  người  ấy  hết  sức  từ  thiện,  quyết  chẳng 

phải  là  kẻ  tạo  phản,  nghe  anh  ta  kể  chuyện  mẹ  bị  biến  thành  lợn,  bảo: 

“Lời ngươi nói đó, bổn phủ chẳng tin. Hôm nay bổn phủ buộc ngươi thôi 

ăn chay”, sai dọn ra một bát thịt, ép ăn. Người ấy một tay bưng bát, một 

131 Kim Điện được xây trên đảnh núi Thiên Trụ tức ngọn núi chánh của rặng Võ Đang thuộc 

tỉnh  Hồ  Bắc.  Kim  Điện  thường  được  gọi  là  Kim  Đảnh,  xây  từ  năm  Vĩnh  Lạc  14  (1416) 

nhà Minh, là kiến trúc bằng đồng lớn nhất Trung Quốc. Toàn bộ ngôi điện được ghép bằng 

những  phần  nhỏ  đúc  bằng  đồng,  chạm  trổ  hết  sức  tinh  xảo.  Trong  điện  thờ  Huyền  Thiên 

Chân Vũ Đế Quân (Huyền Thiên Thượng Đế) có Thủy Hỏa đại tướng (Quy - Xà nhị tướng) 

đứng hầu hai bên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 191 of 327

tay cầm đũa, Tri Phủ vỗ “tỉnh mộc”132 thúc anh ta gắp ăn. Người ấy gắp 

một  miếng  thịt,  chưa  đưa  đến  miệng  liền  ói  ra  một  bụm  máu.  Tri  Phủ 

mới biết anh ta bị vu cáo, liền tống đạt công văn xuống huyện Trúc Khê 

gỡ tội cho anh ta, bảo đi xuất gia ở chùa Liên Hoa thuộc biên giới huyện 

Trúc Khê. 

Do  chùa  Liên  Hoa  thuộc  quyền  quản  trị  của  quan  Trấn  Đài  Hưng 

An lẫn Trấn Đài Vân Dương, vào tháng Mười mỗi năm hai tỉnh mở hội 

tranh tài tại chùa này, nên chùa có tiếng. Người ấy sau khi xuất gia nhất 

tâm  niệm  Phật  khá  có  cảm  ứng.  Về  sau,  trở  về  quê  cũ  ở  Thiểm  Tây, 

người địa phương gọi là Châu lão thiền sư, dựng nên hai ngôi miếu nhỏ. 

Khi loạn Hồng Dương nổ ra, đồ đệ, đồ tôn đều trốn hết, Sư sắp thị tịch 

bèn  nói  với  người  làng:   “Sau  khi  ta  chết,  nên  bỏ  vào  chum,  xây  một 

 cái tháp. Ba năm sau mở tháp ra xem. Nếu đã rữa nát thì thiêu đi; nếu 

 không rữa nát thì thờ bên cạnh đại điện”.  Về sau, mở tháp ra, [xác] chưa 

rữa  nát,  bèn  thờ  trong  đại  điện.  Sư  hiện  thân  làm  con  trai  quan  huyện 

bên  cạnh  đi  khám  bệnh,  bệnh  lành  chẳng  nhận  lễ  tạ,  nói:   “Nếu  ngươi 

 nghĩ đến ta thì đến chùa X… ở chỗ Y… để thăm hỏi” . Sau người ta đến 

chùa  thăm  viếng,  [nhà  chùa]  nói:  “Đấy  là  tên  của  vị  Tăng  được  thờ 

trong đại điện”, đọc tên thấy chính là Ngài. Do vậy hương đèn suốt năm 

chẳng ngớt. Vị ấy chính là sư công133 của vị Hòa Thượng truyền giới cho 

Quang vậy. Đã năm mươi tám, năm mươi chín năm, tên người, tên chùa 

đều quên hết. 

Vị ấy nếu mẹ không bị biến thành lợn thì bất quá vẫn là một người 

dân  lành  yên  phận  mà  thôi!  Nếu  quan  phủ  Vân  Dương  chẳng  ép  vị  ấy 

ăn thịt, thịt chưa đưa vào miệng đã hộc máu ra, án ấy chắc chắn chẳng 

được  sáng  tỏ.  Do  vị  ấy  xem  thịt  đó  giống  như  thịt  mẹ  mình,  vì  oai  thế 

của quan bức hiếp, chẳng dám không ăn, chưa ăn mà tim gan đã đau xé 

nên hộc máu. Vì thế, quan biết là bị vu cáo, bèn tìm cách truyền đạt văn 

thư xóa tội, bảo đi xuất gia. Nếu cha ông biết nghĩa này, chắc chắn chẳng 

nỗi cứ mong tưởng mùi vị thịt mãi! Nếu vẫn còn khởi lên ý niệm ấy, liền 

tưởng như muốn ăn thịt cha mẹ của chính mình, niệm ấy liền bị tiêu diệt! 

Người chết đi, biến thành súc sanh vẫn còn tốt; nếu đọa trong ngạ quỷ, 

132 Tỉnh Mộc (Thiền gia thường gọi là Thủ Xích, hoặc gọi tắt là Xích) là một khối gỗ nhỏ, có 

thể nắm gọn trong tay thường được các quan dùng trong công đường để vỗ xuống án nhằm 

tạo tiếng động lớn khiến cử tọa chú ý hoặc để thị oai. Trong Phật môn, Thủ Xích dùng để vỗ 

xuống bàn khiến đại chúng chú ý trước khi tuyên pháp ngữ. Trong Thiền Gia Việt Nam, Thủ 

Xích còn được vị Chủ Sám cầm vỗ xuống bàn khi chuyển giọng tán sang bài khác trong các 

pháp hội. 

133 Sư công: thầy của sư phụ, ta thường gọi là “sư ông”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 192 of 327

địa ngục, so với làm súc sanh chẳng biết càng khổ hơn mấy vạn vạn lần! 

Xin hãy đưa thư này cho cha ông xem. Chẳng những cụ không chịu 

mong  tưởng  ăn  thịt  nữa,  mà  còn  chẳng  chịu  mong  làm  người  mãi  mãi 

trong  thế  gian  này.  Hãy  nên  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương 

hòng khỏi bị đọa lạc trong tam đồ ác đạo nữa! Hãy nên hiểu rằng: Chẳng 

liễu sanh tử, dẫu có tu hành, cũng khó bảo đảm đời sau hay trong những 

đời  sau  nữa  chẳng  tạo  ác  nghiệp.  Bởi  lẽ  người  già  bảy  mươi  tuổi,  ăn 

chay trường nhiều năm, vẫn còn muốn ăn thịt; huống là đời sau, những 

đời sau nữa vẫn có thể chẳng tạo nghiệp, tu trì giống như đời này ư? Vì 

thế, Phật, Tổ đều khuyên người cầu sanh Tây Phương. Do sanh về Tây 

Phương liền dự vào cảnh giới Phật. Tâm phàm đã không còn, Phật huệ 

ngày một mở mang, tốt đẹp hơn tham Thiền, nghiên cứu Giáo, đại triệt 

đại ngộ, thâm nhập kinh tạng vô lượng vô biên lần vậy!  (Ngày mồng Hai 

 tháng Hai năm Dân Quốc 29 - 1940) 

364. Thư trả lời cư sĩ Nghê Huệ Biểu 

Vãng sanh hoàn toàn cậy vào tín nguyện chân thành, thiết tha. Nếu 

trước  đó  đã  nghi  ngờ,  sợ  chẳng  thể  vãng  sanh  thì  chẳng  thể  nào  vãng 

sanh  được!  Huống  chi  như  ông,  Tịnh  nghiệp  thuần  thục,  thần  thức  dạo 

chơi Tịnh Độ, rất khó có; nhưng chớ nên nói lộ ra, vì sao vậy? Do người 

đời  nay  phần  đông  thích  dối  xưng  là  bậc  thông  gia,  chắc  sẽ  do  ưa  cầu 

danh mà bịa đặt đồn thổi khiến tự lầm, lầm người. Lời lẽ này chính là lời 

chánh  đại  quang  minh,  đừng  ngỡ  là  tôi  ghen  ghét  sự  tốt  đẹp  của  người 

khác!  Bài  kệ  do  ông  đã  soạn  thật  hay,  hiềm  rằng  hai  chữ   “pháp  vũ”  

(mưa pháp) rất chẳng như pháp. Quang là một ông Tăng tầm thường chỉ 

biết cơm cháo, há nên đề cao như thế? 

Mười  năm  trước,  ở  Bắc  Kinh  có  cuốn  Tự  Tri  Lục.  Thượng  Hải, 

Hàng Châu, Dư Diêu đều muốn ấn hành để lưu truyền rộng rãi. Sách ấy 

toàn là những chuyện bịa đặt, Quang bảo họ hãy ngưng  (bảo đừng in).  Sau 

này có hai người cũng muốn phỏng theo ý ấy, gởi thư xin chứng minh; 

Quang  đem  chuyện  Tự  Tri  Lục  răn  nhắc  họ.  Ông  vốn  thiếu  từng  trải, 

chẳng  biết  những  kẻ  cầu  danh  so  với  kẻ  cầu  lợi  chẳng  thua  kém  nhau 

đâu! Vì thế, chỉ xin ông hãy tự sốt sắng tu trì, đừng phô phang chuyện 

ấy,  tuy  có  thể  khơi  gợi  lòng  tin  cho  người  khác,  nhưng  cũng  sẽ  mở  ra 

đầu mối cho kẻ khác mạo nhận đấy!  (Ngày mồng Hai tháng Chạp năm Dân 

 Quốc 23 - 1934)

365. Thư trả lời cư sĩ Triệu Liên Châu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 193 of 327

Hai bài ca Dưỡng Khí và Quả Dục văn từ lẫn nghĩa lý đều viên diệu, 

quả thật là tác phẩm hữu ích cho thân, tâm, tánh mạng. Nhưng trong thời 

gần  đây,  Nho  sĩ  chẳng  dụng  công  tận  tụy  thực  hành,  chuyên  coi  nói 

xuông  là  cao  thượng,  trở  thành  phường   “kể  chuyện  ăn,  đếm  của  báu!”  

Dẫu nói đến mức một giọt nước chẳng rỉ cũng chỉ trở thành hý luận mà 

thôi! Chẳng dám nói các hạ cũng cá mè một lứa với bọn họ, nhưng cũng 

chẳng dám nhất quyết các hạ chẳng giống với bọn họ! Điều may mắn là 

các hạ đã có tín tâm, hãy nên siêng năng niệm Phật. Hễ phiền não hiện 

tiền  hãy  làm  cho  nó  bị  tiêu  diệt  ngay.  Nếu  dưỡng  khí  như  thế  thì  khí 

chẳng  đến  nỗi  thiếu;  quả  quá  (bớt  lỗi)  như  thế,  lỗi  sẽ  có  thể  dần  dần 

không  còn.  Bỏ  niệm  Phật  để  nói  đến  chuyện  “dưỡng  khí,  bớt  lỗi”  rốt 

cuộc vẫn chưa phải là đạo rốt ráo, lại còn tốn sức. Vì thế biết một pháp 

Niệm Phật quả thật là đạo nhất quán của cả Nho lẫn Thích. Nếu chẳng 

dùng pháp này để tự tu mà muốn cầu được tâm pháp của Nho, của Phật, 

khó khăn lắm đấy! Bởi lẽ chỉ có tự lực, không có Phật lực [gia hộ] vậy! 

 (Ngày Mười Tám) 

366. Thư trả lời cư sĩ Giang Hữu Bằng 

Chúng ta là sanh tử phàm phu, chớ nên mù quáng bịa đặt, những gì 

chính mình biết thì chẳng thể không đề xướng; điều gì mình không biết 

há  nên  dối  xưng  thông  gia  rồi  hồ  đồ  tán  dương  ư?  Những  nhà  Phong 

Thủy bói toán cố nhiên có thể làm cho con người hướng lành tránh dữ, 

nhưng  vừa  mất  công  vừa  tốn  kém  lắm.  Châu  Dịch  là  sách  dạy  người 

hướng  lành  tránh  dữ,  vừa  nhàn  nhã  lại  chẳng  tốn  kém.  Bởi  lẽ,  [Châu 

Dịch]  chỉ  chú  ý  vào  chỗ  tăng  tấn  đức,  sửa  đổi  nghiệp,  sửa  lỗi,  hướng 

lành;  chứ  không  phải  là  dụng  tâm  nơi  sửa  cửa,  dời  bếp,  bớt  Đông,  bù 

Tây. Gởi trả lại thư cho Từ cư sĩ, hiện thời Quang không có tinh thần để 

soạn văn đâu! Một ông thầy Địa Lý ở quê tôi đi xem đất cho người khác, 

chuyện cát - hung mấy chục năm sau ông ta đều đoán biết. Đứa con ông 

ta mười mấy hôm sau chết, bố ông ta ba bốn tháng sau chết, thầy Địa Lý 

đều  không  nói  tới  do  chỉ  biết  chuyên  dựa  vào  Địa  Lý,  chẳng  bằng 

chuyên dựa vào tâm đức vậy! 

367. Thư trả lời Đào Đức Càn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 194 of 327

Đang  trong  lúc  đói  kém,  loạn  ly  này,  muốn  cho  những  người  cùng 

hàng đều cùng được gội ân Phật, hãy nên tùy phận tùy sức khuyến hóa 

[người  khác]  tu  trì  sẽ  tốn  kém  ít  mà  lợi  ích  nhiều.  Nếu  vừa  nhúng  tay 

làm liền chú trọng xây cất, lại chẳng theo đuổi cung cách đơn giản, chất 

phác thì tiền bạc không sẵn có, chẳng khỏi gặp khó khăn! Những người 

tiền  của  ít  ỏi  sẽ  coi  [đạo  tràng  ấy]  như  chỗ  đáng  sợ,  chẳng  dám  đến. 

Hiện  thời,  chuyện  nào  cũng  nên  theo  cách  thức  đơn  giản,  cũng  chẳng 

cần  phải  mong  sao  được  hoàn  thành  ngay  trong  một  thời  gian!  Phàm 

những  người  có  tín  tâm  trong  bốn  làng  đều  nên  bảo  họ  ai  nấy  tu  trì  ở 

trong  nhà  của  chính  mình,  cũng  chẳng  cần  phải  bỏ  lơi  công  việc,  cũng 

chẳng tu tràn lan; lại còn có thể làm cho gia đình quyến thuộc cùng sanh 

lòng tin tưởng. 

Quang thấy những người đề xướng các nơi đều lấy chuyện tạo dựng 

đạo  tràng  làm  đầu,  trộm  chẳng  nghĩ  như  vậy  là  đúng!  Nếu  nhằm  lúc 

thời cuộc thanh bình, yên ổn, nhân dân giàu có, dư dả thì còn được, chứ 

đang  trong  thời  buổi  dân  không  lẽ  sống,  lại  không  có  vị  đại  công  đức 

chủ  đứng  ra  chịu  trách  nhiệm  [xuất  tiền  xây  dựng]  một  mình,  tôi  cảm 

thấy [xây dựng đạo tràng là chuyện] khó khăn nhất trong những chuyện 

khó!  Ông  nói  đến  chuyện  [nhờ  Quang]  soạn  văn,  chuyện  ấy  vạn  phần 

chẳng thể làm được! Từ tháng Mười Một mùa Đông năm ngoái do giảo 

chánh sách dưới ánh đèn điện, chữ lại quá nhỏ, mắt bị tổn thương nặng. 

Do vậy, cự tuyệt hết thảy những chuyện sai khiến bút mực. Phàm ai gởi 

thư  đến  đều  dặn  về  sau  đừng  gởi  thư  đến  nữa,  cũng  chẳng  chấp  nhận 

giới thiệu người khác quy y. Ngay như thỉnh kinh sách từ Hoằng Hóa Xã 

cũng đừng thuận tiện gởi thư cho Quang do mục lực chẳng thể thù tiếp 

nổi! Ngay như để đọc và trả lời hai lá thư này đều phải dùng kính lão lẫn 

kính lúp thì mới xem và viết được lờ mờ. Nếu không, đọc chẳng ra. Ông 

vẫn muốn sai khiến [viết lách] thì vạn phần chẳng thể được! Trong Văn 

Sao có chỗ nào dùng được thì sao lục để làm khai thị, có trở ngại gì đâu! 

368. Thư trả lời cư sĩ Dịch Tư Hậu 

Đọc thư ông gởi đến, biết ông đời trước có thiện căn, nhưng do chưa 

đọc  kinh  Phật  nên  văn  tự  lẫn  nghĩa  lý  vẫn  chưa  hiểu  rõ  ràng.  Nếu  như 

hiểu  rõ  sẽ  chẳng  cần  phải  hỏi  câu  thứ  nhất!  Vì  đoạn  kinh  văn  ấy  ghi: 

 “Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  trong  vô  lượng  kiếp  trước  thành  Phật  đã  lâu, 

 hiệu  là  Chánh  Pháp  Minh,  nhưng  do  bi  tâm  vô  tận,  từ  thệ  khôn  cùng, 

 nên  lại  hiện  thân  Bồ  Tát  và  các  thân  người,  trời,  phàm,  thánh…  trong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 195 of 327

 mười  phương  thế  giới  để  thí  vô  úy  (ban  cho  sự  không  sợ  hãi),  cứu  vớt 

 rộng  rãi!”   Phẩm  Phổ  Môn  chép:   “Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn 

 hiện thân ấy để thuyết pháp”   (Trong phẩm Phổ Môn có ba mươi hai thứ hóa 

 thân  [tức  là  những]  thân  người,  trời,  phàm,  thánh,  nam,  nữ.  Sao  lại  dựa  theo  tác 

 phẩm Hương Sơn Quyển do ngoại đạo bịa đặt rồi nghi ngờ vậy?) Sao ông không 

đọc đoạn văn tiếp theo đó:  “Không những hiện thân hữu tình (trời, người, 

 phàm, thánh, nam, nữ đều có thân hữu tình, tức là có tâm thức, tri giác),  mà ngay 

 cả núi, sông, thuyền, bè, cầu, bến, đường sá, cỏ thuốc, cây cối, lầu, đài, 

 điện, gác, cũng tùy cơ biến hiện”.  Nói chung, [Bồ Tát] chuyên chú trọng 

[làm cho chúng sanh] lìa khổ được vui, chuyển nguy thành an. Nếu ông 

hiểu rõ ràng đoạn văn này, quyết chẳng hỏi [Bồ Tát] là nam hay nữ. 

Do  người  đời  chưa  từng  đọc  kinh  Phật,  thấy  tượng  Bồ  Tát  vi  diệu 

trang  nghiêm,  do  những  người  đắp,  vẽ,  điêu  khắc  không  phải  là  tay 

thợ  khéo  xuất  sắc,  cho  nên  [họ  đã  vẽ,  tạc]  hình  tượng  Ngài  giống  với 

tướng người nữ, người đời bèn nghĩ Ngài mang thân nữ. Bồ Tát đối với 

hết  thảy  đều  tùy  duyên,  do  tâm  người  đời  nghĩ  Bồ  Tát  là  thân  nữ,  nên 

khi hóa hiện trong mộng, phần nhiều Ngài hiện thân một bà cụ già. Do 

chúng sanh thiện căn mỏng cạn, chẳng thể thấy được pháp tướng vi diệu 

trang nghiêm của Bồ Tát nên Ngài chỉ tùy theo căn cơ của họ mà hiện 

thân. 

Trong Phật pháp không có cuốn sách nào có tên là Quyển cả! Phàm 

những  thứ  “bảo  quyển”  đều  là  do  ngoại  đạo  mượn  một  chuyện  trong 

Phật pháp để mù quáng bịa đặt hòng dụ dỗ, gạt gẫm kẻ vô tri. Nói chung, 

những  gì  các  sách  ấy  nói  đều  là  lấy  luyện  đan  vận  khí  làm  gốc,  lấy 

[chiêu bài] “tam giáo đồng nguyên” (Nho - Phật - Lão cùng một nguồn) 

để làm hòn núi dựa dẫm. Họ mù quáng trích dẫn những câu trong kinh 

sách của Nho, Phật, Đạo giáo để biến chánh thành tà, hòng chứng minh 

đạo luyện đan vận khí là vô thượng tôn quý nhất. Phàm ai theo đạo ấy, 

tuy có tấm lòng tốt nhưng đều là hạng hồ đồ. Nếu là bậc có đủ chánh tri 

kiến sẽ lìa xa còn không kịp, há đâu lại bái bọn chúng làm thầy, theo bọn 

chúng tu học ư? 

Câu  kinh  Di  Đà  ông  đã  dẫn  đó  chính  là  câu  tuyệt  đối  chẳng  hề  có 

trong chánh kinh [của nhà Phật]! Chắc là do kẻ muốn xưng là bậc thông 

gia,  nhưng  thật  sự  là  kém  hèn  lớn  mật  tưởng  mình  thông  hiểu  nhưng 

chẳng thông hiểu gì [bịa đặt ra]! Lời chú giải kinh văn của họ cho thấy 

họ  chẳng  biết  gì  về  nguồn  cội  của  Tiểu  Tam  Tai  và  Đại  Tam  Tai,  bèn 

gộp  nháo  nhào  Tam  Tai  Hỏa  -  Thủy  -  Phong  thành  một,  nói  loạn  cào 

cào.  [Chữ  Kiếp]  tiếng  Phạn  là  Kiếp  Ba  (Kalpa),  cõi  này  (Trung  Hoa) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 196 of 327

dịch  là  Thời  Phần.  Thời  gian  dài  gọi  là  Kiếp.  Một  đại  kiếp  là  [khoảng 

thời gian] trời đất [trải qua] một lần hình thành rồi hủy diệt. Như trong 

hiện tại gọi là Trụ Kiếp, vì một đại kiếp có bốn trung kiếp, tức Thành, 

Trụ, Hoại, Không. [Thời gian của] ba kiếp Thành - Hoại - Không đều lâu 

mau giống như Trụ Kiếp, [nhưng trong cả ba kiếp Thành, Hoại, Không] 

đều  không  có  người.  Trong  Trụ  Kiếp  có  hai  mươi  tiểu  kiếp  tăng  giảm. 

Hai  mươi  kiếp  tăng  giảm  đã  xong  thì  đại  địa  bốc  lửa,  cho  đến  tận  Sơ 

Thiền Thiên đều biến thành lửa. Qua hết hai mươi kiếp tăng giảm, [cõi 

thế gian từ Sơ Thiền Thiên trở xuống] mới hoàn toàn hoại. Lại phải qua 

hai mươi kiếp tăng giảm trong kiếp Không, [thế giới] mới dần dần hình 

thành. Lại phải qua hai mươi kiếp tăng giảm mới bước vào Trụ Kiếp, có 

con người và hết thảy chúng sanh. Trong ba trung kiếp này, người lành 

hoặc sanh lên trời Nhị Thiền hoặc sanh sang thế giới phương khác, kẻ ác 

thì sanh sang thế giới phương khác để chịu tội trong tam ác đạo. 

Thế giới bị hỏa thiêu bảy lần như thế cho đến lần thứ tám thì thành 

Thủy Tai, nước ngập đến tận trời Nhị Thiền. Khi nước hết ngập, không 

còn vật gì! Thủy Tai kéo dài suốt thời gian hai mươi kiếp tăng giảm thì 

[những phần thế giới ở dưới trời Tam Thiền] mới hủy hoại hết. Lại trống 

rỗng  chừng  đó  thời  gian  rồi  mới  thành,  trụ.  Phàm  trải  qua  bảy  lần  Hỏa 

Tai xong, lần thứ tám là Thủy Tai. Sau bảy lần Thủy Tai lại có bảy lần 

Hỏa Tai, rồi đến Phong Tai. Phong Tai sẽ hủy hoại cho đến tận trời Tam 

Thiền, gió thổi cho đến không còn một vật gì. Tổng cộng có 7 x 8 = 56 

lần Hỏa Tai, bảy lần Thủy Tai, một lần Phong Tai. Đấy chính là Thủy - 

Hỏa - Phong Tam Tai. 

Bọn [ngoại đạo] tưởng Tam Tai là một, nói năng mù quáng bậy bạ! 

Ông  vẫn  chưa  hiểu  rõ  lời  này  thì  hãy  nhất  tâm  niệm  Phật,  đừng  nghĩ 

những lời lẽ mù quáng ăn nói càn quấy ấy là đúng thì được rồi. Thế giới 

này  đã  thành  rồi  thì  người  lành,  kẻ  ác  đều  sanh  trở  lại  thế  giới  này.  Ví 

như nhà của người ta bị hư hoại, mọi người dọn đi, nhà cất xong lại dọn 

về. Lúc thành, lúc hoại nơi thế giới phương khác cũng sẽ chuyển đi, dời 

về giống như ở phương này. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 197 of 327

Cao Vương Kinh134 trong Đại Tạng không có, nhưng tụng cũng khá 

có linh cảm, là vì trong ấy có nhiều danh hiệu Phật, Bồ Tát. Kinh ấy đã 

có  từ  trước  thời  Tùy  -  Đường,  nhưng  người  hoằng  pháp  cũng  chẳng 

khuyên người khác niệm, mà cũng chẳng ngăn trở người khác niệm, cứ 

để  mặc  cho  kẻ  tục  nhân  tại  gia  trì  tụng.  Độ  Kiếp  Tôn  Kinh,  Đối  Tâm 

Kinh,  lại  còn  có  Tâm  Kinh  quyển  trung  và  quyển  hạ,  Tâm  kinh  quyển 

trung lại có hai loại, đều là những thứ do ngoại đạo ngụy tạo! 

Quy Y là quy y Phật - Pháp - Tăng Tam Bảo để mong y giáo tu trì 

hòng liễu sanh thoát tử, chứ chẳng phải chỉ như thế gian bái sư rồi thôi! 

Nhưng  thế  gian  bái  sư  để  học  chữ  hoặc  học  một  nghề,  dẫu  nghề  thấp 

kém  nhất  như  cạo  đầu,  chữa  chân,  cũng  phải  ba  lần  lạy,  chín  lần  khấu 

đầu. Ông gởi thư xin quy y, lại còn hỏi cả đống câu, lại muốn có được 

mấy loại sách, chẳng những không dùng chữ  “đảnh lễ”  mà ngay cả chữ 

 “hiệp  chưởng”   (chắp  tay)  cũng  không  dùng.  Cầu  người  khác  khai  thị 

mà làm như thế cũng đã quá vô lý, huống là cầu quy y, tức là [ông coi] 

chuyện  quy  y  chẳng  đáng  nửa  đồng,  trở  thành  chuyện  chẳng  đáng  tôn 

trọng!  Người  đi  đường  hỏi  lối  còn  phải  vòng  tay  cúi  đầu;  ông  quy  y, 

xin  khai  thị,  xin  sách  mà  chỉ  dùng  chữ   “kính  thượng”   (kính  trình  lên) 

là xong! Nếu không có ba chuyện ấy, chẳng biết sẽ ngạo mạn đến mức 

nào? Quang nương theo tâm phổ độ chúng sanh của đức Phật mà khai thị 

cho ông, nhưng tuân theo nghĩa duy trì pháp đạo mà cự tuyệt ông. Nếu 

không, Quang sẽ thành coi rẻ Phật pháp, cũng như khiến cho ông khinh 

mạn  Phật  pháp.  Vì  thế,  nói  với  ông  về  những  chỗ  ông  lầm  lỗi.  Ông  cứ 

muốn quy y thì hãy xin quy y nơi chùa chiền ở Thường Thục, Quang già 

rồi, không có mục lực lẫn tinh thần để thù tiếp. Từ nay về sau đừng gởi 

thư đến nữa. Gởi đến, quyết chẳng trả lời. 

134 Cao Vương Kinh nói ở đây có tên đầy đủ là Cao Vương Quán Thế Âm Chân Kinh, khác 

với Nhất Thiết Pháp Cao Vương Kinh (do ngài Cù Đàm Bát Nhã dịch) trong Đại Tạng. Nhất 

Thiết Pháp Cao Vương Kinh dạy các hạnh nghiệp của người thọ Bồ Tát giới gia nhập Tăng 

đoàn, các lợi ích do tu tập như chứng đắc Tứ Quả, tu Bồ Tát hạnh v.v… Còn Cao Vương 

Quán Thế Âm Chân Kinh có nội dung khá lộn xộn, tập trung những danh hiệu Phật, rồi kết 

thúc bằng chú Thất Phật Diệt Tội. Xin trích dẫn đoạn đầu:  “Quán Thế Âm Bồ Tát, nam mô 

 Phật, nam mô Pháp, nam mô Tăng, Phật hữu nhân duyên, Phật pháp tương nhân thường lạc 

 ngã tịnh, hữu duyên Phật pháp. Nam mô Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật, thị đại thần chú. Nam 

 mô Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật, thị đại minh chú… Nam mô Tịnh Quang Bí Mật Phật, Pháp 

 Tạng Phật, Sư Tử Hống Thần Túc U Vương Phật. Phật cáo Tu Di Đăng Vương Phật, Pháp 

 Hộ Phật, Kim Cang Tạng Sư Tử Du Hý Phật, Bảo Thắng Phật, Thần Thông Phật…”  Theo 

ngu ý, bản kinh này ngụy tạo vì từ đầu đến cuối chứa lẫn lộn những câu chữ trích từ Tâm 

Kinh, cũng như những danh hiệu Phật được nói trong các kinh Đại Thừa. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 198 of 327

Quy  y  trong  chùa  nếu  [pháp  sư  truyền  giới]  lên  tòa  nói  [Tam  Quy, 

Ngũ Giới], thì trước khi [pháp sư] lên tòa, [người xin thọ giới] đảnh lễ vị 

sư  Tri  Khách  ở  khách  đường,  đảnh  lễ  Hòa  Thượng  ở  Phương  Trượng. 

Hòa Thượng lên tòa, [người thọ giới] phải quỳ lạy hơn một tiếng đồng 

hồ.  [Hòa  Thượng]  xuống  tòa,  tiễn  Hòa  Thượng  về  Phương  Trượng, 

[người  thọ  giới]  lại  đảnh  lễ,  rồi  đảnh  lễ  các  vị  sư  trực  ban  và  thầy  Tri 

Khách.  Ông  gởi  thư  xin  quy  y,  những  chữ   “đảnh  lễ”   đều  không  chịu 

viết, quá coi thường chuyện quy y Tam Bảo! Nếu Quang không nói thì 

Quang cũng mắc tội, cho nên mới phải nói!  (Ngày Mười Hai tháng Tám năm 

 Đinh Sửu - 1937) 

369. Thư trả lời cư sĩ Trí Chương 

Tâm tánh của chúng sanh và tâm tánh của Phật không hai. Phật rốt 

ráo đoạn hết Phiền Hoặc nên được đại thọ dụng, pháp nào, chuyện nào 

cũng đều tự tại. Chúng sanh thì toàn thể trong mê, nên ngược ngạo dùng 

sức công đức của Phật tánh để làm cái gốc khởi Hoặc tạo nghiệp, chẳng 

đáng buồn ư? Dẫu có ai hiểu được nghĩa này, ý muốn trái trần hiệp giác, 

chí tâm niệm Phật, nhưng vì chỗ chín quá chín, chỗ sống quá sống, nên 

cũng chẳng dễ tương ứng với Phật! Nếu thân sa vào cảnh hoạn nạn, thật 

sự có thể một mực dốc lòng thành, không ai chẳng được cảm ứng ngay 

lập  tức.  Do  khổ  não  bức  bách,  nhất  tâm  cầu  cứu,  hết  thảy  những  tình 

kiến  khác  đều  chẳng  hiện  tiền.  Vì  thế  cảm  ứng  mầu  nhiệm  chẳng  thể 

nghĩ bàn! 

Các pháp thế gian trọn không có tướng nhất định. Họa - phước dựa 

dẫm lẫn nhau, tổn hại hay lợi ích chỉ do con người tự chuốc lấy. Người 

khéo  được  lợi  ích  thì  không  gì  chẳng  có  ích;  kẻ  cam  chịu  tổn  hại  thì 

không gì chẳng phải là tổn hại. Nếu ông có thể thường giữ được ý niệm 

“gặp  nạn  sắp  chết  [cho  nên  phải  sốt  sắng]  niệm  Phật”  trong  lòng,  chắc 

chắn  sẽ  có  thể  vào  lúc  báo  thân  này  sắp  mất,  giã  biệt  Sa  Bà,  cao  đăng 

Cực Lạc, làm đệ tử của Phật Di Đà, làm bạn lành trong hải hội. Nguyện 

học  trò  tôi  là  Trí  Chương  thường  giữ  được  cái  tâm  dè  dặt  kinh  sợ  để 

hòng chẳng phụ ơn Di Đà Thế Tôn một phen đại từ bi hiện thân cứu khổ 

thì may mắn lắm thay!  (Tháng Tám năm Mậu Thìn - 1928) 

370. Thư trả lời cư sĩ Lý Huệ Thật (thư thứ nhất) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 199 of 327

Tánh tình ông thường ưa nói những lời vô vị. Nhà ông chẳng dư dật, 

lại còn có mẹ già, sao lại nói “muốn tìm chỗ thanh tịnh để nhất tâm tu 

đạo?” Ông làm việc ở Cục Điện Lực, nếu xem kinh tham Thiền thì công 

việc bận bịu vô cùng, thật khó thể dụng công! Nếu nói niệm Phật, chỉ sợ 

ông chẳng phát chân tâm. Nếu thật sự phát tâm liễu sanh tử thì tuy đông 

người cũng chẳng đến nỗi bị trở ngại, bởi lẽ niệm Phật chỉ có một câu, 

dẫu  cho  bận  bịu  cũng  chẳng  thể  phiền  rộn  được!  Nếu  tâm  ông  chẳng 

chán  ghét  [pháp  Niệm  Phật]  thì  cố  nhiên  chẳng  chướng  ngại  cho  lắm. 

Nếu  ông  sanh  lòng  chán,  sẽ  trở  thành  [niệm  Phật]  một  khắc  cũng  thấy 

khó  thể  chịu  đựng!  Ông  chẳng  thể  bỏ  nhà  để  kiếm  chốn  yên  tịnh  niệm 

Phật, sao lại xin tôi quyết đoán, há chẳng phải là coi như chuyện đùa ư? 

Nếu ông có thể khuyên cha mẹ già, khuyên vợ con cùng tu Tịnh nghiệp, 

há chẳng bằng ông ở riêng một chỗ vắng lặng để niệm Phật ư? 

Hơn nữa, đối với những chuyện thù tiếp thuộc về phương diện tình 

cảm  giữa  con  người  với  nhau,  nếu  ông  lấy  cớ  tu  hành  để  giảm  dần  đi, 

ắt người ta chẳng đến nỗi trách móc. Hoặc khi bất đắc dĩ thì thù tiếp đại 

khái,  chuyện  gì  bớt  được  thì  bớt,  có  gì  là  không  được?  Sống  trong  cõi 

trần học đạo, nếu tu các pháp môn khác thật khó được lợi ích; chứ nếu tu 

Niệm Phật thì thật là ổn thỏa, thích đáng tột bậc! Nhưng do ông không 

có chuyện gì cứ bới ra chuyện, vọng tưởng quá nhiều, đừng nói là “chưa 

có được chỗ yên tịnh sẽ khó được lợi ích”, ngay cả khi đã có được chỗ 

yên  tịnh  rồi,  vẫn  khó  được  lợi  ích!  Sao  ông  khổ  sở  dùng  tinh  thần  hữu 

dụng  để  nói  năng,  so  đo  vô  ích,  tự  phiền,  rộn  người?  Hãy  nên  tận  lực 

ngăn ngừa bệnh này, tùy phận dụng công; đọc kỹ Văn Sao thì sẽ tự có 

thể trong hết thảy chỗ đều tự tại yên vui vậy!  (Mồng Tám tháng Tư) 

371. Thư trả lời cư sĩ Lý Huệ Thật (thư thứ hai) 

Tánh  tình  của  ông  chuyên  môn  tìm  tòi,  bàn  nói  những  chỗ  không 

quan trọng, khẩn yếu! Ví như kẻ thích đồ cổ, đầy nhà là đồ cổ, cũng có 

món  giá  trị  thật  sự  quý  báu,  nhưng  cũng  có  cái  chẳng  đáng  một  hai 

đồng,  nhưng  tự  mình  vẫn  tưởng  là  quý  báu  không  thể  tính  giá  được! 

Thông thường, hễ có khách đến liền dẫn người ta đi xem, kèo nài người 

ta thưởng lãm. Do đấy ôm lòng kiêu căng, khoe khoang, cho là “vật quý 

báu trong thiên hạ đều về tay ta!” Tới khi họa hoạn xảy đến, những thứ 

vật báu ấy đúng là tăng thêm họa táng thân, trọn chẳng có ích được một 

đồng. Những gì ông nghiên cứu để thưa hỏi trọn chẳng khác gì chuyện 

này! Nay may mắn được răn nhắc, liền gấp muốn coi trọng chuyện liễu 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 200 of 327

sanh tử, nhưng cái tâm cứu độ cha mẹ lại chờ cho tới sau khi được vãng 

sanh  đắc  [Vô  Sanh  Pháp]  Nhẫn!  Sao  không  nói  với  cha  mẹ,  vợ  con  về 

nỗi khổ sanh tử luân hồi, mối họa do ăn thịt, sát sanh ngay trong khoảng 

thời gian này, khiến cho hai cụ già và vợ con đều cùng niệm danh hiệu 

Phật, cùng sanh về Tây Phương vậy? 

Nếu  ông  có  thể  chân  thật  phát  tâm  chí  thành,  đối  trước  đức  Phật 

sám hối thay cho hai cụ, tuy hai cụ không tin tưởng nhưng rồi cũng sẽ 

tin  tưởng.  “Lòng  Thành  đến  cùng  cực,  đá  vàng  còn  phải  nứt” ,  huống 

hồ hai cụ vốn yêu thương con ư? Nếu có thể vứt sạch tập khí bàn bạc, 

nghiên cứu mù quáng trước kia, chắc chắn sẽ được lợi ích lớn lao. Nếu 

không,  sẽ  trọn  chẳng  khác  gì  kẻ  ưa  chơi  đồ  cổ,  gieo  được  cái  nhân  xa 

đã là chuyện may mắn lắm rồi! Nhưng vẫn mắc tội bàn luận Phật pháp 

xằng  bậy  cũng  chẳng  phải  nhỏ  đâu!  Một  pháp  Niệm  Phật  hết  thảy  mọi 

người đều nên tu, hết thảy mọi người đều có thể tu được, sao chẳng uyển 

chuyển khuyên hai cụ [tu pháp ấy] ngay trong lúc này? 

Ông nói ra những lời lẽ ấy, biết ông đọc Văn Sao vẫn theo kiểu cưỡi 

ngựa vùn vụt xem đèn, trọn chẳng suy xét tường tận những điều đã được 

nói [trong bộ sách ấy]! Xin hãy nương tựa toàn thân nơi Văn Sao và An 

Sĩ Toàn Thư. Tuy Thọ Khang Bảo Giám vẫn chưa phải là sách quan hệ 

khẩn yếu cho chính mình, nhưng hãy nên lấy đó làm của báu gia truyền, 

lại  hãy  nên  nói  với  hết  thảy  những  kẻ  trẻ  tuổi  về  lẽ  lợi  -  hại,  hãy  nên 

khuyên hết thảy những người già nương theo đó mà răn nhắc con cháu. 

Dùng những điều này để tự hành, lại còn dạy người, nhờ vào công đức 

ấy ắt sẽ có thể làm cho cha mẹ già và vợ con cùng thoát khỏi biển khổ. 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Thật,  nghĩa  là  áp  dụng  trí  huệ 

vào thật sự, thật lý, chẳng còn Đông kéo Tây lôi, cũng như chỉ giải thoát 

nơi cửa miệng, trọn chẳng có lợi ích thật sự gì! Ông đọc kỹ Văn Sao sẽ 

chẳng  đến  nỗi  bỏ  lơ  hai  cụ  già,  chỉ  mong  vãng  sanh  Tây  Phương  đắc 

Nhẫn  rồi  mới  cứu  độ  họ.  Trong  tháng  Nhuận,  Quang  sẽ  sang  Thượng 

Hải, sợ là tháng Ba vẫn còn ở Thượng Hải. Chưa đến Phổ Đà thì đừng 

nên  tới  Phổ  Đà  ngay.  Nếu  cứ  muốn  tới,  nên  tới  chùa  Thái  Bình  ở  bến 

Trần Gia, Thượng Hải hỏi thăm sẽ biết rõ là Quang còn ở đó hoặc đã qua 

nơi khác. Quang rất muốn ai cũng niệm Phật vãng sanh Tây Phương cho 

nên mới dài dòng một phen như thế này! 

372. Thư trả lời cư sĩ Lý Huệ Thật (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 201 of 327

Đầu  mùa  Đông  năm  ngoái  tôi  phải  giảo  chánh  sách,  đến  ngày  Hai 

Mươi  Mốt  lại  bị  bệnh  hơn  cả  tuần,  nay  đã  bình  phục.  Để  thỏa  nguyện 

cho  ông  bèn  soạn  một  bài  tựa.  Dùng  nguyên  tên  gọi  và  đăng  ảnh  chụp 

đều là cách để cầu danh chuốc nhục, đấy chính là điều Quang ghét cay 

ghét đắng. Xin ngàn muôn phần chớ bắt chước kiểu cách hời hợt hoa mỹ 

trong cõi đời mấy lúc gần đây. Mọi người hãy nên chú trọng thực hiện 

tiết  kiệm,  chất  phác,  chuyên  chí  tu  trì  sẽ  có  lợi  ích  lớn  lao!  Năm  Dân 

Quốc  thứ  chín  (1920)  có  mấy  đệ  tử  ấn  hành  Văn  Sao  ở  Thượng  Hải 

 (tháng  Giêng  năm  Dân  Quốc  thứ  mười  in  xong,  chính  là  bản  Văn  Sao  gồm  hai 

 cuốn), liền thỉnh ý Quang về chuyện đăng ảnh chụp, viết tiểu sử; Quang 

bảo nếu làm như thế sẽ nhất quyết không chấp nhận cho in Văn Sao, họ 

bèn thôi. 

Ông  chẳng  biết  chuyện  ấy,  vì  thế  tôi  nói  với  ông  để  ông  khỏi  xoay 

sở  xin  ảnh  chụp  rồi  in  bừa  bãi.  Dẫu  Quang  chẳng  thể  vãn  hồi  thói  xấu 

hời hợt, hoa mỹ, xa xỉ, lòe loẹt trong cõi đời gần đây, nhưng quyết chẳng 

chịu  theo  sóng  đuổi  sóng  để  bắt  chước  làm  như  họ!  Lời  tựa  gồm  hơn 

bốn trăm chữ, in thành một trang, ghi tên người làm công đức đằng sau; 

bài  kệ  Hồi  Hướng  chỉ  dùng  những  câu  văn  trong  kinh  Hoa  Nghiêm: 

 “Nguyện  tương  dĩ  thử  thắng  công  đức,  hồi  hướng  pháp  giới  chư  hữu 

 tình, phổ nguyện trầm nịch chư chúng sanh, tốc vãng Vô Lượng Quang 

 Phật sát”  (Nguyện đem công đức tuyệt vời này, hồi hướng hữu tình các 

pháp giới, nguyện khắp chúng sanh đang đắm chìm, mau sanh cõi Phật 

Vô Lượng Quang) là được rồi, chứ chẳng cần phải viết gì khác! 

373. Thư trả lời cư sĩ Vương Thành Trung 

Nhận  được  thư  đầy  đủ,  Quang  là  một  ông  Tăng  hèn  kém  chỉ  biết 

cơm  cháo,  thiếu  những  hiểu  biết  thông  thường,  tuổi  gần  bảy  mươi, 

chẳng có thành tựu gì! Các hạ tưởng lầm là thiện tri thức tức là đã lầm 

lẫn lớn, lại còn muốn quy y, tức là muốn học lấy bản lãnh của ngu phu, 

ngu  phụ.  Đã  học  bản  lãnh  của  ngu  phu,  ngu  phụ  thì  bản  lãnh  của  bậc 

thông gia quyết chẳng còn trông mong chi nữa! Nếu chẳng coi đó là sai 

lầm, tôi chẳng ngại lấy sai lầm làm chuẩn. 

Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Trung, nghĩa là trí huệ do có lòng 

Thành  ở  bên  trong,  ắt  trí  huệ  sẽ  thấu  đạt  ra  ngoài,  khiến  cho  hết  thảy 

người hữu duyên đều nương theo ý chỉ “lòng Thành bên trong thấu đạt 

ra ngoài” tu trì Tịnh nghiệp, tự lợi, lợi tha. Để hưng khởi Phật pháp trong 

cõi đời ngày nay, chẳng lo không biết lý tánh cao sâu huyền diệu, chỉ lo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 202 of 327

không  biết  nhân  quả  báo  ứng  và  giáo  dục  trong  gia  đình  để  thực  hành 

những điều đáng nên hành! Nếu như hết thảy mọi người đều có thể thực 

hành những điều đáng nên hành thì thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc, 

Phật nhật thêm sáng, pháp luân thường xoay. 

Do vậy, Quang thường nói với hết thảy mọi người: Ắt phải giữ vẹn 

luân thường, nghiêm túc trọn hết bổn phận của chính mình, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đánh đổ những ham muốn xằng bậy của chính mình để 

khôi phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, kiêng 

giết, ăn chay, tín nguyện niệm Phật, quyết chí cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc thế giới. Dùng những điều này để tự hành, dùng những điều này để 

dạy  người  khác,  trong  là  cha  mẹ,  anh  em,  vợ  con,  ngoài  là  thân  thích, 

xóm giềng, bè bạn, để họ cùng tu tịnh nghiệp, ngõ hầu đáng gọi là đệ tử 

thật sự của đức Phật. Làm được như thế thì sống là bậc thánh hiền, mất 

lên cõi Cực Lạc. Lợi ích xuất thế gian lẫn thế gian đều do đây mà được. 

Đấy là những điều ngu phu ngu phụ có thể làm được, trọn chẳng có chỗ 

nào cao sâu huyền diệu chẳng thể mong mỏi được! Tiếc cho người đời 

phần  nhiều  cầu  [lợi  ích]  từ  những  điều  khác,  chẳng  cầu  từ  những  điều 

này; vì thế khó được lợi ích chân thật! 

Ông  nói:  “Phải  trông  coi  công  việc  trong  Cư  Sĩ  Lâm,  chẳng  thể 

chuyên tu, rất sợ khó đắc nhất tâm, chưa thể vãng sanh được, hoặc khó 

được  như  nguyện!”  Cần  biết  rằng:  Bồ  Tát  hành  đạo  lấy  lợi  người  làm 

đầu.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  Tín  -  Nguyện  để  dẫn  đường.  Có  lòng  tin 

chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  chưa  đắc  nhất  tâm  cũng  có  thể  vãng 

sanh. Không có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dù đã đắc nhất tâm 

vẫn khó thể vãng sanh  (Người trong nhà Thiền niệm Phật phần nhiều chẳng nói 

 đến tín - nguyện thì vẫn là tự lực, khó được nhờ vào Phật lực; do bọn họ đã không 

 cảm  thì  Phật  cũng  khó  thể  rủ  lòng  ứng!  Đây  là  chuyện  khẩn  yếu  cùng  cực,  vì  thế 

 phải nói trắng ra). 

Chỉ  cần  chịu  nghe  theo  những  chuyện  Quang  đã  nói  trên  đây,  tận 

lực  thực  hiện  sẽ  tương  ứng  với  chánh  nhân  của  Tịnh  nghiệp  như  Quán 

Kinh đã dạy và tương ứng với bổn nguyện của Phật. Vì thế, chẳng cần 

phải ngờ vực, do dự mình khó được vãng sanh! Thế đạo, nhân tâm hiện 

thời bại hoại đến cùng cực. Phàm những ai dự vào Cư Sĩ Lâm niệm Phật, 

ắt phải bảo họ đề xướng nhân quả báo ứng và giáo dục trong gia đình, 

cần nhất là chú trọng nhân quả báo ứng. Lại phải chú trọng dạy dỗ con 

gái. Làm như thế thì còn có hy vọng sau này người hiền sẽ dấy lên đông 

đảo,  kẻ  bại  hoại  diệt  tuyệt.  Nếu  không,  sở  học  đều  là  mưu  mô  dối  trá. 

Mưu mô dối trá càng tinh xảo, càng khéo léo thì thiên tai nhân họa càng 

khốc liệt! Đạo “gốc chánh nguồn trong” nằm ở chỗ bình thường này, chứ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 203 of 327

không có gì lạ lùng cả!  (Ngày Mười Một tháng Chín) 

374. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ nhất) 

Một pháp Niệm Phật chỉ những ai chết được cái tri kiến cuồng vọng 

mới  có  thể  được  lợi  ích.  Dẫu  cho  cái  trí  ngang  bằng  thánh  nhân  cũng 

mặc  kệ,  cứ  lấy  một  câu  Phật  hiệu  này  làm  bổn  mạng  nguyên  thần,  thề 

cầu vãng sanh. Dẫu đem cái chết bức bách, ép thay đổi đường lối cũng 

chẳng  thể  [thay  đổi  chí  hướng]!  Như  thế  mới  được  coi  là  người  thông 

minh, mới có thể đạt được lợi ích thật sự. Nếu không, do lắm tri nhiều 

kiến, [tâm] chẳng thể đoạn nghi, đâm ra chẳng bằng kẻ chất phác niệm 

Phật chẳng có chút hiểu biết nào lại dễ được lợi ích hơn! 

Cái tiếng “quy y” rất dễ đạt được, nhưng thực chất quy y cực khó tu! 

Phải  giữ  năm  giới   “không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm, 

 không nói dối, không uống rượu”.  Lại còn phải bỏ tham - sân - si huyễn 

hiện trong tâm, tu Giới - Định - Huệ sẵn có nơi tánh, đừng làm các điều 

ác, vâng làm các điều lành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. 

Trên là khuyên mẹ hiền, giữa khuyên anh em, dưới khuyên vợ con, tôi 

tớ  cùng  tu  đạo  này.  Như  thế  chính  là  đạo  “tự  lợi,  lợi  tha,  tự  lập,  lập 

người” thường được thực hiện trong luân thường hằng ngày; công đức, 

lợi ích ấy há tính kể được ư? 

Trong thế giới Cực Lạc, chẳng những quang minh của đức Phật vô 

lượng  mà  ngay  cả  cây  cối,  lưới  [báu],  ao,  đài,  mỗi  thứ  đều  có  quang 

minh. Nói ngày hay đêm là nêu đại lược về cách phân chia thời gian, há 

nên hiểu giống như ban đêm trong cõi này khi ánh mặt trời đã tắt, tối om 

không  thấy  được  gì  nữa  ư?  Chẳng  thấy  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  bảo 

 “khi chim đậu, hoa khép thì coi là đêm”  đó ư? Nhưng thế giới ấy và thế 

giới này khác nhau vời vợi một trời một vực. Tất cả những điều chỉ bày 

[trong Quán Kinh hay kinh Vô Lượng Thọ] đều là mượn chuyện cõi này 

để  hình  dung  [sự  trang  nghiêm  mầu  nhiệm  trong  cõi  kia]  mà  thôi,  chứ 

thật ra [y báo trong cõi Cực Lạc] mầu nhiệm chẳng thể diễn tả được! Há 

nên  si  ngốc  chấp  chặt  những  cảnh  thuộc  về  mặt  Sự  trong  cõi  này  là 

những lời bàn luận đích xác ư? 

Người sanh về cõi kia thường nghĩ tới Tam Bảo. Dẫu họ đã là Tăng, 

vẫn  có  những  vị  Tăng  thuộc  phẩm  vị  cao  như  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh, 

Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác;  há  vì  không  có  tục  mà  chẳng 

lập  được  cái  tên  gọi  là  Tăng  (Sangha)  ư?  Tăng  nghĩa  là  “hòa  hợp”. 

Tâm hòa với lý, tâm hợp với đạo; cả hai không sai biệt nên gọi là Tăng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 204 of 327

[Tăng] lại còn có nghĩa là thanh tịnh. Tham - sân - si v.v.. tạp niệm vọng 

tưởng  trọn  chẳng  hề  còn;  công  đức,  lợi  ích  Giới  -  Định  -  Huệ  v.v… 

trọn vẹn đầy đủ, thì gọi “chân thanh tịnh Tăng”. Mỗi một Địa [được nói 

trong] phẩm Thập Địa của kinh Hoa Nghiêm đều chẳng lìa “niệm Phật - 

niệm Pháp - niệm Tăng”, huống là người mới sanh về cõi ấy ư? 

Chuyện  “cày  bằng  lưỡi”  (“thiệt  canh”,  tức  dạy  học  –  chú  thích  của 

người dịch) thì người khéo dụng tâm có thể kế thừa bậc thánh đời trước, 

mở mang cho kẻ học trong đời sau, chẳng giữ quyền vị mà thực hiện sự 

cai trị, chẳng phô công lao rành rành mà đất nước yên bình, há nên đem 

lòng chán ghét? Hãy nên nói  “miệt mài [thực hiện] đến chết mới thôi”  

thì mới khỏi thẹn với hai chữ  “thiệt canh” (cày bằng lưỡi). Đa số những 

kẻ  “cày  bằng  lưỡi”  hiện  thời  đều  dụ  dỗ  bọn  thiếu  niên  theo  thói  cuồng 

vọng. Đối với đại kinh đại pháp “cách vật, trí tri, thành ý, chánh tâm, tu 

thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” đều bỏ mặc chẳng bàn tới. Vì vậy, 

thế đạo nhân tâm ngày một đi xuống, chẳng thể vãn hồi được! Nếu giữ 

vững tấm lòng “yên đời, giác ngộ dân” để làm giáo viên, giáo hóa đồng 

nghiệp và học sinh, công đức ấy há biết được bến bờ ư? 

Đối  với  quẻ  [Sơn  Thủy]  Mông135  trong  kinh  Dịch,  phần  Tượng  Từ 

giảng:  “Mông dĩ dưỡng chánh, thánh công dã”  (Nuôi dưỡng điều chánh 

nơi trẻ thơ, ấy chính là công lao của bậc thánh vậy). Trường học ấy nên 

đặt tên là Chánh Mông. Trẻ thơ đã được dưỡng dục thành chánh đáng, 

sẽ  liền  có  thể  dự  thẳng  vào  bậc  thánh  hiền.  Nhưng  dạy  học  mới  chỉ  là 

một nửa, nếu ông có thể từ đầu đến cuối luôn nghĩ cách đề cao sự giáo 

hóa tư cách qua việc dạy học thì đức của chính mình được tăng tiến mà 

chẳng hay biết136, ấy chính là đạo “tự lợi, lợi tha, tự lập, lập người”, há 

phải  chỉ  làm  cho  những  đứa  học  trò  thơ  ngây  ấy  được  giáo  hóa  chánh 

đáng mà thôi! 

Dạy  dỗ  học  trò  chính  là  chuyện  thực  hành  giáo  hóa  bậc  nhất  trong 

thế gian. Nếu xem những kẻ đến học như con ta, em ta, sẽ có lợi ích lớn 

lao.  Nhân  quả  báo  ứng  chính  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  thế 

135  Đây  là  một  quẻ  kép  (gồm  sáu  vạch)  trong  sáu  mươi  bốn  quẻ  của  kinh  Dịch.  Quẻ  Sơn 

Thủy Mông do hai đơn quái (quẻ đơn, chỉ gồm ba vạch) Khảm và Cấn ghép lại, quẻ Cấn bên 


trên, quẻ Khảm bên dưới. Do quẻ Mông tượng trưng cho sự kiện “dưới núi có đầm sâu”, ngụ 

ý  nguy  hiểm  tối  tăm,  nên  chữ  Mông  được  dùng  với  nghĩa  rộng  là  “còn  tối  tăm,  mê  muội, 

chưa hiểu biết”. Vì thế, trẻ thơ chưa đi học, chưa được khai hóa bởi lễ nghĩa của thánh nhân 

cũng được gọi là Đồng Mông. 

136 Nguyên văn  “niệm chung thủy điển ư học, quyết đức tu vọng giác”.  Đây là một câu trích 

từ  thiên  Thuyết  Mạng  sách  Thương  Thư,  chúng  tôi  dịch  câu  này  theo  cách  diễn  giải  của 

Châu Hy trong sách Châu Tử Ngữ Loại. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 205 of 327

gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh;  chứ  nào 

phải  chỉ  có  kẻ  hạ  ngu  mới  nhờ  vào  đấy  để  trừ  khử  những  tâm  sai  trái! 

Đại  thánh  đại  hiền  không  một  ai  chẳng  nhờ  vào  đấy  mà  thành  thánh, 

thành hiền! Chỉ vì Nho sĩ trong cõi đời chẳng biết cái gốc của đạo, muốn 

chia lối khác đường với Phật giáo nên đã ngầm gieo mầm rối loạn thiên 

hạ nơi việc “phù trợ, tạo lập danh giáo” mà chẳng tự biết; vẫn cứ nhơn 

nhơn  lớn  họng  đề  xướng  chuyện  [bài  bác  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử, 

luân  hồi]  như  thế  ấy,  há  chẳng  khiến  cho  người  có  đủ  chánh  tri  chánh 

kiến  sanh  lòng  thương  xót  sâu  xa  ư?  Ông  có  thể  dẹp  sạch  rào  giậu,  đủ 

chứng  tỏ  đã  có  thiện  căn  từ  đời  trước,  nhưng  phải  dè  dặt  cẩn  thận  nơi 

thấy - nghe - nói - làm, ngõ hầu không thiếu sót sự phản tỉnh trong tâm 

thì ai nấy sẽ đều nghe theo. Nếu hằng ngày nói nhân quả báo ứng, giảng 

giải Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn, Giác Thế Kinh cho học trò, nhưng 

hành  vi  [của  chính  mình]  luôn  trái  nghịch  với  ba  thứ  sách  ấy,  ắt  sẽ  trở 

thành  kép  hát  lên  sân  khấu  [diễn  tuồng],  chỉ  dâng  hiến  cho  người  ngồi 

dưới sân khấu được sướng tai khoái mắt một chốc mà thôi! Kép hát chỉ 

đáng giá kép hát, trọn chẳng được lợi ích trong khi còn sống lẫn sau khi 

mất đi! Xin ông hãy thấu hiểu sâu xa lời lẽ này của tôi thì tâm pháp của 

Nho, Phật và lợi ích chân thật rốt ráo há để người xưa riêng hưởng, còn 

ông chẳng có phần ư? 

Tâm  tịnh  sẽ  sanh  về  Tịnh  Độ.  Do  vậy,  người  niệm  Phật  cần  phải 

đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành. Nếu người thế gian thật 

sự  có  lòng  tín  nguyện  sẽ  đều  có  thể  vãng  sanh,  huống  chi  thánh  nhân! 

Chẳng tu thân mà niệm Phật thì cũng có lợi ích, nhưng quyết định vãng 

sanh thì trong trăm ngàn vạn người khó được một kẻ! Hùng Tuấn, Duy 

Cung137 [được vãng sanh] là chuyện may mắn. Hai câu văn ông đã soạn 

thì đúng nhưng còn chưa thiết thực, hãy nên viết:   “Trí đoạn phiền tình 

 siêu khổ hải, lập kiên tín nguyện nhập liên trì”  (Trí dứt phiền tình, vượt 

biển khổ, tín nguyện lập vững, nhập liên trì) sẽ xác đáng, thiết thực, vì 

pháp tắc dụng công đều được chỉ ra  (Phiền là phiền não, tức là nói chung, còn 

 Tình chuyên chỉ dâm dục). 

Thầy thuốc chịu giữ tấm lòng giúp đời lợi người thì lợi ích lớn lao, 

nhưng thầy thuốc chỉ trị được bệnh, chẳng thể trị được nghiệp và mạng. 

Nếu dùng thêm nhân quả báo ứng và “niệm Phật tiêu nghiệp” để khai thị 

cho người khác, ắt người ta dễ nghe theo; ấy chính là làm thầy thuốc mà 

hoằng pháp vậy! 

137 Đây là hai nhân vật hung ác, phá giới, phạm trai, tới lúc lâm chung do sám hối thiết tha 

cầu sanh Tịnh Độ nên vẫn được vãng sanh (Xin xem trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 206 of 327

Sự trong thiên hạ không nhất định, nhưng lý nhất định. Lý là cốt lõi 

của Sự. Sự là biểu hiện của Lý. Quân tử xử thế, lập thân, giữ kinh138, đạt 

quyền, ấy chính là đạt! Nếu không, ắt sẽ đến nỗi trái lý chạy theo người 

khác, mất mát lớn lắm. Vì thế, quân tử nói:  “Khả dữ cộng học, vị khả dữ 

 thích  đạo.  Khả  dữ  thích  đạo,  vị  khả  dữ  lập.  Khả  dữ  lập,  vị  khả  dữ 

 quyền” (Có  những  kẻ  ta  có  thể  cùng  học  tập  với  họ  được,  nhưng  họ 

chưa phù hợp với đạo. Có những kẻ đã phù hợp với đạo, nhưng chưa thể 

duy trì được cái đạo ấy. Có những kẻ đã duy trì được cái đạo ấy, nhưng 

chưa  thấu  hiểu  quyền  biến)139.  “Quyền”  (權)  có  nghĩa  là  dựa  theo  thời 

mà lập ra những điều thích nghi, tức là giữ lý thường nhưng lại biết biến 

đổi phương cách sao cho thông suốt, khiến cho nó được thích hợp. Nếu 

trái  với  Kinh  thì  toàn  thể  đã  mất,  làm  sao  hợp  với  đạo  cho  được?  Cho 

nên cái Quyền ấy chính là Quyền phi lý vậy! 

Phật pháp quán thông thế gian, đối với tu - tề - trị - bình không cách 

ngăn, trở ngại mảy may nào! Tiếc cho người đời chẳng suy xét, thường 

chấp vào một bên để luận, khiến cho kẻ vô tri nhân đó sanh tội lỗi. Lời 

ông nói do vẫn chưa hiểu tường tận nguyên do, nên coi Bố Thí là tột bậc, 

đấy chính là dùng thân để diệt pháp! Sự lý này đã được giảng đại lược 

trong Văn Sao, chẳng thể luận nhất loạt như nhau được. Trong phần nói 

về đối trị phiền não của Văn Sao, có [kể ra hai loại người tu hành, tức là] 

phàm phu trụ trì pháp đạo và bậc Bồ Tát chỉ liễu tự tâm; mỗi loại đều có 

những điều phải tuân giữ, đề cao, chẳng thể luận bàn lẫn lộn được! Như 

[Khương] Thái Công (Khương Tử Nha) vác kích theo [Châu Vũ Vương] 

phạt Trụ, Di - Tề (Bá Di, Thúc Tề) nắm cương ngựa can gián [Châu Vũ 

Vương đừng phạt Trụ]. Hai vị mỗi người đi theo đường riêng, dẫu thánh 

nhân cũng chẳng thể bảo người này là đúng, kẻ kia là sai được! Xin hãy 

đọc  sách  kỹ  càng,  đọc  đầy  đủ  rồi  mới  suy  nghĩ  sẽ  tự  có  sở  đắc,  nhưng 

phải rất chú trọng niệm Phật. 

375. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ hai) 

Nhận được thư, biết ông lại có đứa con hiền nối dõi, khôn ngăn vui 

mừng,  an  ủi.  Ông  đọc  An  Sĩ  Toàn  Thư,  sao  chẳng  thấy  [câu  chuyện] 

138 Kinh (經) là những gì chánh đáng, mang tính chất khuôn phép mẫu mực, phải cố gắng 

tuân thủ. 

139 Đây là lời của Khổng Tử (được chép trong thiên Tử Hãn sách Luận Ngữ), chúng tôi dịch 

theo cách diễn giải trong sách Luận Ngữ Giảng Yếu của cụ Lý Bỉnh Nam. Chữ Quân [trong 

câu “quân tử nói”] ở đây có lẽ bị chép sai. Đúng ra phải là  “Khổng Tử nói”  thì hợp lý hơn! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 207 of 327

người mở tiệm bán đồ phương Nam ở Dương Châu140 thiếu lương tâm, 

có được hai đứa cháu nội. Người con ông ta thề sửa đổi hành vi của cha, 

hai đứa cháu bèn chết cả. Sao chẳng thấy đoạn văn nói về bốn cái nhân 

[chúng sanh đầu thai làm con cháu] trong Văn Sao vậy? Sao chẳng thấy 

lý “quả báo thông ba đời”? Nếu người niệm Phật có con bị chết, lỗi do 

niệm Phật, thì con của kẻ không niệm Phật trọn chẳng chết ư? Nên biết 

rằng: Gặp tai nạn mà sợ, càng ra sức tu hành, ấy chính là đại nhân duyên 

siêu phàm nhập thánh. Nếu hễ gặp cảnh chẳng thuận tâm liền sanh oán 

hờn, ấy chính là đại nhân duyên vĩnh viễn đọa tam đồ ác đạo. 

Ông đọc sách hiểu lý, mà đối với chuyện này vẫn cảm thấy rất khó 

chấp  nhận,  tức  là   “chấp  vào  đức  chứ  không  thông  hiểu  rộng  rãi,  tin 

 tưởng đạo nhưng chẳng chuyên dốc, chắc thật”  141, kiến thức vẫn chẳng 

khác gì kẻ chưa nghe Phật pháp! May sao sanh được con là do Phật - trời 

ban cho. Nếu vĩnh viễn chẳng có con, ông sẽ do chuyện này mà chẳng 

sanh lòng tin ư? Trong cõi đời, quân tử lấy thân hướng dẫn mọi người, 

140 Thoạt đầu, “Nam hóa” (hàng hóa từ phương Nam) chỉ có nghĩa là những sản vật từ phía 

Nam sông Dương Tử. Đến đời Gia Khánh nhà Thanh trở đi, do chánh sách bế quan tỏa cảng 

được nới lỏng, các hàng hóa từ ngoại quốc nhập vào Trung Hoa rất nhiều; từ ngữ “Nam hóa” 

bèn được dùng để chỉ chung những sản phẩm hay dược phẩm nhập từ các nước thuộc phía 

Nam Trung Hoa như Việt Nam, Thái Lan, Mã Lai, Nam Dương v.v… Thậm chí những sản 

phẩm  từ  Phi  Luật  Tân  hoặc  Tây  Phương  nếu  nhập  từ  những  hải  cảng  ở  miền  Nam  Trung 

Hoa như Quảng Châu, Hạ Môn, Phước Châu v.v… đều được gọi là Nam Hóa. Theo An Sĩ 

Toàn Thư vào cuối đời Minh, ở Dương Châu có một người mở tiệm bán hàng hóa nhập từ 

phương Nam rất giàu có. Lúc sắp chết, trăn trối với người con trai: “Cái cân này là vật báu 

gia truyền, đừng bỏ đi. Cán cân làm bằng Ô Mộc, khoét rỗng, bên trong đổ một ít thủy ngân. 

Khi cân cho ai thì dốc cho thủy ngân chảy về phía đĩa cân nên khách hàng bị thiệt; khi mua 

thì nghiêng cho thủy ngân chảy về đằng cán nên người bán hàng cho ta bị thiệt. Do vậy, ta 

mới làm giàu nhanh chóng”. Sau khi cha chết, người con nghĩ cha mình làm ăn thất đức, bèn 

đem cái cân chẻ ra, thấy trong ấy có một hòn máu đỏ tươi. Không lâu sau, hai đứa con trai 

của anh ta rất thông minh tuấn tú, tài học lẫy lừng cả vùng bỗng lăn ra chết tốt. Anh ta oán 

thán trời đất vô tri, nhân quả đảo điên, than khóc suốt ngày đêm. Một đêm, bỗng mộng thấy 

đến  một  tòa  phủ  nọ,  viên  phủ  quan  ngồi  trên  tòa  nghiêm  nghị  bảo:  “Cha  ngươi  có  số  giàu 

chứ không phải vì cân đong tráo trở mà giàu. Do lão ấy ôm lòng bất chánh nên Thượng Đế 

sai hai ngôi sao Phá Quân, Đại Hao giáng xuống làm con của ngươi để phá sạch cơ nghiệp 

của lão. Đã hết sạch cơ nghiệp rồi còn đốt cho cháy trụi cả nhà cửa không còn sót gì. Nay do 

ngươi cải hối, nên trời triệu hai ngôi sao ấy về. Hãy gắng ăn ở công bình, tận lực làm lành, 

đừng nên oán hờn, sẽ có con hiền, rạng rỡ tổ tông”. Không lâu sau người ấy sanh được hai 

đứa con, về sau đều đỗ Tiến Sĩ. 

141  Đây  là  một  câu  nói  trích  từ  thiên  Tử  Trương  trong  sách  Luận  Ngữ:   “Tử  Trương 

 vân:  ‘Chấp  đức  bất  hoằng,  tín  đạo  bất  đốc,  yên  năng  vi  hữu,  yên  năng  vi  vong?”   (Tử 

Trương  nói:  ‘Chấp  vào  đức,  chứ  không  thông  hiểu  rộng  rãi,  tin  tưởng  đạo  nhưng  chẳng 

chuyên  dốc,  chắc  thật.  Con  người  như  vậy  làm  sao  có  thể  đạt  được  điều  gì,  làm  sao  tránh 

khỏi có chuyện mất mát’). Chúng tôi dịch câu này theo cách giảng của sách Tứ Thư Bạch 

Thoại Chú Giải (do Thường Thục Châu và Lân Công Chấn biên soạn) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 208 of 327

nếu  chẳng  rõ  sự  lý,  sẽ  bị  những  tình  kiến  ngu  xuẩn  xoay  chuyển,  còn 

đáng gọi là người nghe đạo nữa ư? 

376. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ ba) 

Nhận  được  thư  biết  cháu  X…  chết  yểu,  khôn  ngăn  than  dài.  Xét 

những lời ông viết trong phần đầu, tợ hồ là tri kiến chưa thông đạo lý; 

những  lời  thuộc  phần  sau  khá  hợp  với  đạo  “chẳng  oán,  chẳng  hờn,  tự 

tỉnh,  tự  sửa  đổi”.  Họa  -  phước  không  nhất  định,  tổn  hại  hay  lợi  ích  do 

nơi người. Người khéo được lợi ích không gì chẳng có ích; kẻ cam chịu 

tổn hại không gì chẳng bị tổn hại! Quá khứ chư Phật đều lấy cảnh khổ 

làm thầy, cho nên đoạn sạch Phiền Hoặc, thành vô thượng đạo. Nếu ông 

được như Du Tịnh Ý, Viên Liễu Phàm sửa lỗi tu trì, há không chỉ được 

Phật  -  trời  lại  ban  cho  đứa  con  hiền  mà  còn  sẽ  đích  thân  dự  thẳng  vào 

hàng thánh nhân. 

Dạy  học  mà  nói  về  sự  lý  nhân  quả  báo  ứng  thì  đâu  có  trở  ngại  gì. 

Nếu nói về niệm Phật tu trì thì phải chọn kẻ có trí thức, biết tốt - xấu mới 

chẳng  đến  nỗi  khiến  cho  mọi  người  nhao  nhao  bàn  ra  tán  vào!  Nhưng 

trước  hết  cần  phải  tự  thưa  rõ  [với  mọi  người]  “bản  thân  tôi  tu  trì  chưa 

đến nơi đến chốn, vì thế vẫn thường mong gặp được những sự nhắc nhở 

không vừa ý để làm đại nhân duyên hòng lập thân hành đạo. Nếu chuyện 

gì cũng vừa lòng, chắc sẽ đến nỗi kiêu mạn, phóng dật, chẳng chịu tu trì 

nữa!”  Những  kẻ  thành  gia  lập  nghiệp  trong  cõi  đời  phần  nhiều  đều  do 

nghèo khổ; những kẻ khuynh gia bại sản đều là hạng giàu vui. Đấy chính 

là những tấm gương tày liếp vậy! 

Con  người  sống  trong  thế  gian  hãy  nên  trọn  hết  bổn  phận;  họa  - 

phước, khổ - vui tuy chủ yếu do túc nghiệp quyết định, nhưng hễ nỗ lực 

tu trì thì nghiệp sẽ bị chuyển theo. Kẻ do nghiệp trong đời trước sẽ bị ác 

báo hoặc chẳng chịu ác báo mà nếu công tu trì sâu đậm, sẽ đâm ra được 

hưởng thiện báo. Nếu buông lung phóng túng làm các điều ác thì thiện 

báo  trong  đời  trước  chưa  hưởng,  ác  báo  đời  này  đã  xảy  đến  rồi!  “Tâm 

 tạo  được  nghiệp,  tâm  chuyển  được  nghiệp”,  chỉ  do  con  người  tự  quyết 

định.  Thiên  địa  quỷ  thần  chỉ  nắm  quyền  thưởng  phạt,  chẳng  thể  nắm 

quyền chuyển dời; quyền chuyển dời nằm trọn nơi ta. Đã biết là do ta thì 

chỉ  biết  mong  thành  thánh  thành  hiền,  học  Phật,  học  Tổ.  Thánh,  hiền, 

Phật, Tổ há cự tuyệt người! Cư xử trong cõi đời nên hồn hậu, lập thân 

nên  nghiêm  túc,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  bị  tà  giáo  đố  kỵ  hay  mê  hoặc. 

Sai chỉ hào ly, khác biệt vời vợi một trời một vực! Kẻ chưa mở mắt dám 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 209 of 327

múa mỏ như bậc đại sĩ lỗi lạc ư? 

Một  pháp  Niệm  Phật  không  điều  mong  cầu  nào  chẳng  được  ứng 

nghiệm, chứ nào phải chỉ cầu mưa, cầu lành bệnh mới có linh nghiệm! 

Mỗi người đều có bổn phận phải trọn hết, hãy nên hành xử theo 

đúng địa vị, đấy chính là bổn phận của bậc quân tử. Nếu hành xử vượt 

phận mà chẳng phải là bậc đại trượng phu lỗi lạc, chắc chắn chẳng thể 

đạt được lợi ích chân thật. Vì sao vậy? Do kẻ ấy chẳng thể trọn hết bổn 

phận  nơi  chỗ  dễ  dàng,  làm  sao  trọn  hết  bổn  phận  ở  chỗ  khó  khăn  cho 

được? Chuyện xuất gia bảo là dễ thì dễ tựa trở bàn tay, chỉ cần mặc một 

chiếc áo cổ lớn là đã thành hòa thượng rồi! Nhưng loại hòa thượng sống 

phí quang âm bại hoại Phật môn ấy quá nửa sẽ phải sống trong tam đồ 

vào  thuở  tương  lai!  Muốn  được  làm  người,  sợ  trong  vạn  kẻ  cũng  khó 

được một hai! Nếu muốn làm một vị hòa thượng đội trời đạp đất, thượng 

hoằng hạ hóa, sẽ khó hơn lên trời! Đang trong lúc gia đình còn đầy đủ 

cha  mẹ,  vợ  con,  ông  còn  chưa  thể  suy  nghĩ,  hành  xử  đúng  với  mức  độ 

của  một  kẻ  làm  con,  làm  chồng,  làm  cha  người  ta,  làm  sao  có  thể  xuất 

gia liền đắc quả để phổ độ oán - thân cho được? Chỉ vì ông cứ tưởng hễ 

xuất gia, trăm sự sẽ chẳng bận lòng, chẳng biết xuất gia còn nhiều việc 

hơn tại gia! Ông muốn thanh nhàn tự tại, tiêu dao khoái lạc, chắc chắn sẽ 

chẳng thể là một ông Tăng tốt được, bởi lẽ ruồng bỏ cha mẹ, vợ con sẽ 

trở thành đại tội! Quang là ông Tăng xuất gia, biết sâu xa điều lợi lẽ tệ 

nên  nói  tường  tận  với  ông.  Nếu  gặp  phải  loại  hòa  thượng  tồi  tệ  thích 

thâu nhận đồ đệ, chắc sẽ lừa ông theo làm đồ đệ cho hắn, tức là ông đã 

bị đánh gục rồi! Ông hãy nên chiếu theo bổn phận mà tu pháp môn Tịnh 

Độ,  khiến  cho  cha  mẹ,  vợ  con  ông  đều  cùng  làm  quyến  thuộc  nơi  cõi 

sen, lợi ích lớn lao lắm! 

Một câu Phật hiệu bao quát giáo pháp của cả Đại Tạng, trọn chẳng 

còn sót gì. Người tu Tịnh nghiệp có các loại chuyên tu hay viên tu khác 

nhau. Ví như thuận nước căng buồm, càng lại dễ đến [đích]. Cũng như 

ăn cơm, chỉ ăn cơm xuông (ăn cơm trắng, không có thức ăn) cũng có thể 

đỡ đói, mà có ăn kèm thêm các món thức ăn cũng chẳng phải là không 

được! Nếu chuyên niệm Phật, chẳng trì chú thì được; chứ chuyên niệm 

Phật rồi đả phá trì chú lại không được. Huống hồ Vãng Sanh Chú vốn là 

Trợ Hạnh cho pháp môn Tịnh Độ ư? 

Trong kinh Kim Cang thường nói:  “Nếu có thiện nam tín nữ thọ trì 

 kinh này cho đến bốn câu kệ v.v... ” ấy chính là nói thiện nam tín nữ trì 

kinh hoặc một quyển, hoặc nửa quyển, cho đến tối thiểu là bốn câu, ba 

câu, hai câu, một câu đều được, bởi trước hết nói  “thọ trì kinh này”  rồi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 210 of 327

sau  đó  nói   “cho  đến” ,  rồi  nói   “vân  vân”.   Nếu  chỉ  nói  một  mình  chữ 

 “kệ”  thì mới nên hiểu là kinh dạy  “thọ trì bốn câu kệ nào đó trong kinh 

 này” ,  chứ  chẳng  nên  trước  hết  nói   “thọ  trì  kinh  này”,   sau  đó  lại  nói 

 “cho đến”  rồi  “vân vân”. “Cho đến”  chính là từ ngữ diễn tả ý lược bớt, 

 “vân  vân”   là  từ  ngữ  để  diễn  tả  ý  chỉ  liệt  kê  tượng  trưng.  Người  đời 

chẳng hiểu  “[toàn bộ] ý nghĩa rốt ráo được dạy trong kinh chính là ‘một 

 kệ’” ,  chứ  không  phải  là  [chữ  “kệ”  được  nói  trong  câu  kinh  Kim  Cang 

này] chuyên chỉ loại kệ tụng giống như thơ [trong kinh]. Trong Văn Sao, 

qua  bài  tựa  sách  Kim  Cang  Kinh  Tuyến  Thuyết  và  bài  tựa  sách  Kim 

Cang Kinh Thứ Hỗ, tôi đều đã nói qua ý này; sao ông lại trọn chẳng biết 

mà còn hỏi tôi vậy? 

Người đời chẳng khéo hiểu kinh văn nên chấp chết cứng [“bốn câu 

 kệ”]  là  kệ  tụng.  Nếu  vậy  thì  trọn  bản  kinh  không  có  công  đức,  chỉ  kệ 

tụng mới có công đức thôi sao? Kẻ mở banh mắt mà nói mớ chẳng biết 

là bao nhiêu, cũng đáng buồn lắm! Bốn câu kệ  “sắc kiến, thanh cầu”142 

nhằm  khiến  cho  con  người  ngộ  được  lý  “Pháp  Thân  Thật  Tướng”,  chứ 

nào phải dạy con người vứt bỏ chuyện tu trì các thứ pháp môn ư? Phần 

trước  kinh  chẳng  nói  như  thế  này  hay  sao?  “Bồ  Tát  chẳng  trụ  vào  Sắc 

 mà  bố  thí,  chẳng  trụ  vào  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  mà  bố  thí”  

 ([Trong  câu  này,  kinh  chỉ  nói  đến]  Bố  Thí  là  chỉ  nêu  tượng  trưng.  Với  lục  độ  vạn 

 hạnh  đều  chẳng  trụ  vào  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  mà  hành,  chứ  không 

 phải chỉ có mình Bố Thí mà thôi). Ấy chính là dạy Bố Thí chẳng trụ vào Sắc, 

Thanh v.v… cũng chẳng trụ vào Bố Thí để hành Bố Thí, chứ không phải 

là dạy con người chẳng hành Bố Thí, [ấy là]  “làm mà chẳng trụ! ” Kẻ tà 

kiến chẳng biết ý sâu này, hễ nghe lời phá chấp bèn bỏ thật hạnh, chẳng 

đáng buồn sao? 

Tượng  Bồ  Tát  vi  diệu  trang  nghiêm,  chẳng  dễ  đắp,  vẽ,  nên  thường 

có lúc trông tương tự tướng nữ nhân; ấy là vì phàm phu chẳng thể hình 

dung được sự vi diệu. Ông tưởng Ngài là nữ, thật đúng là lời lẽ của kẻ 

chẳng biết Phật pháp! Tâm chúng ta và tâm Bồ Tát cùng một thể tánh. 

Chúng  ta  do  mê  trái,  nên  nương  theo  tâm  tánh  này  để  khởi  Hoặc  tạo 

nghiệp, chịu các khổ não. Nếu biết cái tâm khởi tham - sân - si ấy chính 

là tâm viên chứng Giới - Định - Huệ của Bồ Tát thì khởi tâm động niệm 

có bao giờ chẳng phải là Bồ Tát hiển thần thông nói diệu pháp đâu? 

142 Tức bài kệ:  “Nhược dĩ sắc kiến ngã, dĩ âm thanh cầu ngã. Thị nhân hành tà đạo, bất đắc 

 kiến Như Lai”. Sa-môn Thích Trí Hải (chùa Quán Sứ) dịch:  “Dùng sắc để thấy ta, dùng âm 

 thanh cầu ta, kẻ ấy theo đạo tà, chẳng thấy được Như Lai”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 211 of 327

Ngoại  đạo  thường  ăn  trộm  ý  nghĩa  trong  kinh  Phật  rồi  tự  lập  tông, 

như  lấy  sữa  rồi  đổ  nước  vào,  hoặc  lấy  sữa  rồi  bỏ  chất  độc  vào.  Đã  bỏ 

nước, bỏ chất độc vào, sao còn gọi là một tông phái Phật giáo cho được? 

Sao ông còn hỏi kẻ hồ đồ chẳng biết tà - chánh ấy có phải là chánh kiến 

hay  không?  Người  niệm  Phật  thật  sự  chuyên  nhất  niệm  Phật  thì  thành 

Phật còn có thừa. Tu hành cố nhiên coi chuyên nhất là quý, nhưng người 

chân thật niệm Phật hãy niệm thêm Quán Âm thì cũng có thể giúp cho 

việc niệm Phật. Vì sao vậy? Phật độ chúng sanh vẫn cần Quán Âm phụ 

giúp thực hiện, huống chi chúng ta thượng cầu hạ hóa kiêm niệm Quán 

Âm, há có lẽ nào chẳng được? Lời ông hỏi đều là chẳng hiểu lý, nên trở 

thành  cái  thấy  hẹp  hòi,  chỉ  thấy  một  phía,  chẳng  biết  còn  có  một  phía 

khác! 

Thế  đạo  hiện  nay  là  thế  đạo  hoạn  nạn,  Quán  Thế  Âm  đại  từ  đại  bi 

tầm  thanh  cứu  khổ,  hãy  nên  ngoài  lúc  niệm  Phật  ra,  niệm  thêm  Quán 

Âm. Nếu có thể chí thành khẩn thiết, sẽ tự được nhờ ơn Ngài che chở. 

[Đối với chuyện luận giải số mạng dựa trên phép bói] Bát Tự143, há 

nên  giải  đoán  giùm  cho  người  ta.  Nếu  có  ai  cầu  khẩn  giải  đoán  giùm, 

hãy nên đem nhân quả túc duyên để chỉ dạy. Nếu kẻ ấy chẳng nghe, chỉ 

nên thoái thác, quyết chớ nên vì tình cảm mà khiến cho người ta bị lầm 

lẫn cả đời. 

Đệ tử Phật đã tự kiêng giết, sao lại còn mua [sanh vật] đem tặng cho 

người khác để kẻ ấy giết ư? Nếu bị bậc tôn trưởng của chính mình thúc 

ép  thì  cũng  nên  tìm  cách  khuyên  nhủ  để  họ  đừng  giết,  mà  mua  những 

thứ làm sẵn ngoài chợ. Sao lại nói là không tìm được cách nào? Phải biết 

rằng: Đạo làm con phải nói sẵn về họa hại do sát sanh khiến cho cha mẹ 

giảm trừ sát nghiệp. Dẫu cha mẹ chẳng nghĩ là đúng, cũng nên khẩn cầu 

[cha mẹ] đừng đích thân giết, ngõ hầu chẳng đến nỗi sát nghiệp của cha 

mẹ và chính mình bị kết chặt, chẳng thể cởi gỡ được! Hãy nên thường 

đối  trước  Tam  Bảo  sám  hối  thay  cho  cha  mẹ.  Nếu  thật  sự  chân  thành 

thiết tha, sẽ chẳng khi nào không được cảm ứng. 

 “Huyền nhai tán thủ”  (Buông tay nơi vách đá cheo leo) chính là lời 

nói trong Tông môn, hàm ý “ngay khi ấy đích thân thấy được triệt để”. 

Phàm đối với những lời lẽ trong Tông môn hãy nhất loạt đừng quan tâm 

tới,  bởi  ý  nằm  ngoài  lời,  ông  chẳng  kham  được  đâu!  Hơn  nữa,  chính 

143 Bát Tự còn gọi là Tử Bình là một môn bói toán số mạng dựa trên giờ, ngày, tháng, năm 

sanh, gần giống với Tử Vi, nhưng đơn giản hơn. Do giờ, ngày, năm, tháng được phối hợp 

với Thiên Can Địa Chi để đặt tên (chẳng hạn năm Đinh Dậu, tháng Kỷ Mùi v.v…) nên gồm 

tám chữ. Vì thế gọi là Bát Tự. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 212 of 327

mình phải tham cứu thì mới ngộ được. Tri thức chỉ dạy cho ông pháp tắc 

tham cứu, chứ không nói ý nghĩa của những lời ấy, bởi hễ nói thì [người 

nghe]  sẽ  chẳng  thể  khai  ngộ  được!  Đừng  nói  là  chưa  thể  ngộ  được 

chuyện ấy, dẫu có ngộ cũng khó thể liễu sanh tử vì cậy vào tự lực. Nếu 

chẳng biết cứ nói bừa, tội sẽ cực lớn, [tội ấy] gọi là “bàn xằng Bát Nhã”, 

quả báo trong địa ngục; bởi lẽ đã hoại loạn Phật pháp, khiến cho chúng 

sanh lầm lạc, nghi ngờ. Hãy hết sức răn dè! 

Nghe tiếng sấm sợ hãi là do đời trước có nhân ác, đời này ít vun bồi 

đức. Nay hãy nên đem cái tâm sợ sấm mà chú ý, cẩn thận gắng sức tu trì 

hằng ngày thì cái nhân ác ấy lại trở thành gốc thiện. Tổn hại hay lợi ích 

do con người tự chuốc lấy, họa - phước không gì chẳng do chính mình 

tự cầu. Chỉ nhất tâm niệm Phật, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

lành, vãng sanh Tây Phương, quyết định thành Phật sẽ lìa khỏi hết thảy 

sợ hãi. Nếu không, sợ cũng không đúng, mà chẳng sợ cũng không đúng. 

Những  kẻ  cùng  hung  cực  ác  nào  biết  sợ  hãi  gì,  nhưng  bọn  họ  vẫn  sợ 

“một hơi thở ra không hít vào được”, chỉ có bọn họ tự biết. Vì vậy, hoạt 

Diêm quân, hoạt tiểu quỷ (Diêm vương sống, tiểu quỷ sống) thường hiện 

hữu trong cõi đời đều nhằm [mục đích] “tạo ra những cảnh tượng đáng 

sợ khiến cho những kẻ chẳng sợ hết thảy mọi thứ [sẽ biết kinh sợ]!” 

Biết có những điều mình chẳng làm được mà vẫn dốc hết sức gắng 

làm, đấy chính là tâm hạnh đại từ đại bi của Bồ Tát. Biết có những điều 

chẳng nên làm mà cứ nhất loạt chẳng kiêng dè, sẽ trở thành chủng tử địa 

ngục.  Kẻ  tà  kiến  thường  đem  những  điều  chẳng  thể  làm  được  để  ngăn 

trở người khác, bảo là “hễ con người vừa hít vào liền có vô số trùng nhỏ 

chui vào bụng, đều là sát sanh, đều là ăn thịt; làm sao ông có thể không 

sát sanh, không ăn thịt?” Điều này giống hệt như toàn thân vùi lấp trong 

hầm xí mà vẫn muốn lôi người khác vào trong ấy. Người ta không chịu 

nghe theo, bèn nói: “Mày chê tao hôi thối. Chứ trên thân mày thường có 

ruồi, muỗi, rận, rệp, tuôn phân, vãi tiểu, mà vẫn chưa phải là đã ở trong 

nhà xí, cứ quở tao là hôi thối ư?” Những thứ tri kiến ấy đều là tà kiến, 

đều sanh khởi nơi những kẻ thông minh, chẳng đáng sợ ư? 

Niệm  Phật  chẳng  phân  thánh  -  phàm.  “Thánh”  chỉ  Tam  Thừa,  tức 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát. “Phàm” chỉ lục đạo, tức thiên, nhân, A-

tu-la, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục; nhưng do cõi trời sung sướng nên kẻ 

chẳng thể niệm rất nhiều. Vì tam đồ khổ sở nên kẻ chẳng thể niệm càng 

nhiều. Tu La do sân hận nên cũng chẳng thể niệm. Chỉ có loài người dễ 

niệm nhất; nhưng kẻ phú quý liền bị phú quý mê hoặc, kẻ thông minh bị 

thông  minh  gây  lầm  lẫn,  kẻ  ngu  si  bị  ngu  si  làm  mê  muội;  chúng  sanh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 213 of 327

đông nhung nhúc mà có mấy ai [niệm Phật]? Đã biết nghĩa này, hãy nên 

dũng  mãnh  tu  trì,  đừng  để  đến  nỗi  “muốn  niệm  mà  chẳng  thể  niệm 

được” sẽ chẳng phụ rẫy cuộc sống và dịp gặp gỡ này. 

Lấy da trâu bò tươi để bịt trống không phải vì đặc biệt làm trống mà 

giết [trâu, bò]. Do trong cõi này, để hiệu triệu mọi người đều phải dùng 

chuông  -  trống,  đấy  cũng  là  thuận  theo  thế  tục.  Cần  biết  rằng:  Bò  bị 

người ta giết, lấy da nó bịt trống; khi làm Phật sự đánh trống thì con bò 

ấy sẽ được lợi ích lớn lao. Chiếc trống bịt bằng da người ở Ngũ Đài Sơn 

chính là do một ông Tăng lạm dụng tiền tài của Thường Trụ để tậu tài 

sản riêng, chết đi biến thành trâu để cày ruộng ấy. Đến khi trâu chết, báo 

mộng cho học trò, bảo lột da trâu bịt trống, gởi sang chùa Văn Thù, trên 

[mặt trống] viết tên và chuyện của ông ta để khi [chư Tăng] làm Phật sự 

bèn đánh [trống ấy] ngõ hầu [ông ta] mau tiêu được nghiệp! Nếu không, 

dẫu  ruộng  ấy  đã  biến  thành  biển  xanh,  nghiệp  vẫn  chẳng  thể  nào  tiêu 

diệt được! [Truyện này] thấy trong Thanh Lương Sơn Chí. 

Dùng  tơ  lụa  để  may  phan  cũng  suy  luận  tương  tự.  Đức  Phật  cấm 

không  cho  dùng  tơ,  nhưng  đời  sau  lại  sử  dụng;  công  hay  tội  là  do  chí 

thành  hay  do  phô  trương  sáo  rỗng  mà  phân  nặng  -  nhẹ!  Như  cổ  nhân 

thêu hình Phật, thêu kinh, cứ mỗi mũi kim đâm xuống là nhặt được xá-

lợi;  đủ  biết  thêu  hình  Phật,  thêu  kinh  có  công  lớn  lao,  lỗi  dùng  tơ  lụa 

nhỏ nhoi! Thêu hình Phật, thêu kinh, quyết chẳng phải là thêu trên vải! 

Người đời nay buông lung không kiêng dè; hễ khuyên họ kiêng giết bèn 

dùng  hết  đủ  mọi  chuyện  để  ngăn  trở.  Lời  họ  nói  tuy  có  lý,  nhưng  thật 

ra tâm họ muốn con người mặc tình sát sanh, chẳng cần phải kiêng dè. 

Buồn thay! 

Thấy người khác sát sanh, hễ cứu được thì cứu. Nếu không, hãy phát 

tâm niệm đại từ đại bi cầu mong cho kẻ sát sanh và con vật bị giết đều 

tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  thiện  căn.  Con  vật  bị  giết  liền  nhờ 

đó được vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử. Há nên chẳng nương 

theo  ý  Phật,  lầm  lạc  sanh  phiền  não  giận  mình,  giận  người,  suốt  đêm 

không ngủ? Chẳng thấy tiên sinh Châu An Sĩ hễ thấy hết thảy miếu thờ 

thần và hết thảy súc sanh đều khuyên phát Bồ Đề tâm, dạy cầu sanh Tây 

Phương ư?  (Đây là tuân theo ngôn giáo của đức Phật, chứ không phải là tự lập). 

Dẫu họ chẳng lãnh hội, bi tâm của ta đã tha thiết chân thành khẩn thiết 

rồi! Đây quả thật là tông chỉ lớn lao để giúp thành Tịnh nghiệp đấy! 

Người niệm Phật bị trúng gió, cảm mạo v.v… chẳng ngại gì tìm thầy 

thuốc [chữa trị]. Bị bệnh do oán nghiệp thì chỉ nên chí thành niệm Phật 

và niệm Đại Sĩ. Nếu mười phần chí thành, không nghiệp nào chẳng tiêu, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 214 of 327

không bệnh nào chẳng lành! Quỷ khuấy rối vốn là tà; nếu chí tâm niệm 

Phật,  do  Phật  cảm  nên  thần  sẽ  đuổi  [những  loài  quỷ  quấy  phá  ấy]  lánh 

xa. Trong phẩm Phổ Môn [có nói] người niệm Bồ Tát dẫu thế giới đầy 

ắp ác quỷ, chúng vẫn chẳng dám dùng mắt ác để nhìn ngó, huống là gia 

hại! Ông có thấy hay chăng?  “Duy tâm Tịnh Độ, tự tánh Di Đà, đương 

 xứ tức thị, không vãng, không sanh”.  Lý ấy rất sâu, chẳng phải là Pháp 

Thân đại sĩ sẽ chẳng thể lãnh hội, khế chứng được; nhưng Pháp Thân đại 

sĩ vẫn chẳng bỏ Sự tu. Điều này thường được diễn tả như sau:  “Dùng tín 

 nguyện sâu trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương” . Lời ấy chỉ luận 

theo  lý  thể,  còn  lời  này  chính  là  lý  sự  viên  dung,  cho  nên  là  đạo  để 

thượng thánh hạ phàm cùng tu. Cả đời chuyên tinh nhất trí thì lâm chung 

được Phật tiếp dẫn, trong khoảng khảy ngón tay liền vãng sanh. Trí Giả 

đại  sư  nói:   “Khi  lâm  chung  tâm  ở  trong  Định  tức  là  lúc  được  sanh  về 

 Tịnh  Độ” ,  chính  bởi  lẽ  ấy.  Nhưng  Phật,  Bồ  Tát,  thiên  địa,  quỷ  thần 

muốn  cho  người  đời  đều  biết  chuyện  này  nên  thường  có  chuyện  người 

chết đi sống lại, thấy kẻ làm ác phải chịu tội, người làm lành sanh vào 

nơi phú quý trong nhân gian, hoặc sanh lên trời, người niệm Phật sanh 

về Tây Phương v.v… Đấy là pháp quyền biến nhằm mong sao người đời 

biết thật sự có chuyện niệm Phật vãng sanh; chứ không phải người niệm 

Phật mỗi mỗi đều phải đến chốn âm phủ, được vua Diêm La xét rõ rồi 

mới đưa đi vãng sanh  (Ông chỉ biết chánh lý của niệm Phật, chẳng biết phương 

 tiện  quyền  xảo  dạy  người  của  trời  đất.  Đọc  kỹ  lời  tựa  cho  cuốn  Hộ  Pháp  Lục  của 

 Quang sẽ biết tâm đại từ bi của trời đất dạy người).  

Ông  nói:  “Điều  đáng  quý  của  Triệu  Mạnh  là  Triệu  Mạnh  có  thể 

nhún mình”, lời nói ấy không thích đáng! Vì sao? Niệm Phật là tự tu đức 

mình,  đức  đáng  được  vãng  sanh  [sẽ  được  vãng  sanh];  chứ  không  phải 

kẻ  thiếu  đức  chỉ  cậy  vào  sức  Thiên  Đế,  Diêm  Vương  v.v…  sai  đưa  đi 

mà vãng sanh. Nếu thiếu đức, dẫu có đưa đi cũng không thể vãng sanh 

được!  Chính  Thiên  Đế,  Diêm  Vương  v.v…  còn  chưa  thể  tự  vãng  sanh 

được, huống là [giúp cho] người khác ư? Họ phán lệnh vãng sanh giống 

như bộ Lại144 theo lệnh vua mà điều động quan viên, chứ không phải do 

sức mình! Ngay đến chức quan của chính họ, họ còn chưa thể tự quyết 

144 Lại Bộ là một trong Lục Bộ, có trách nhiệm quản trị quan chức: Thăng quan, giáng chức, 

bổ nhiệm, miễn chức, phong tặng, thiên chuyển, kể cả tổ chức thi cử. Đến năm Khai Nguyên 

24 đời Đường, trách nhiệm tổ chức thi cử được giao cho bộ Lễ đảm nhiệm. Lại Bộ bắt nguồn 

từ thời Đông Hán khi triều đình lập ra Lại Tào, đến đời Ngụy Tấn đổi thành Lại Bộ. Thời 

Tùy - Đường đổi Lại Bộ thành Thượng Thư Tỉnh, và chia thành sáu bộ (Lại, Hộ, Lễ, Binh, 

Hình, Công). Kể từ đây, Lại Bộ chỉ còn là một trong sáu bộ thuộc Thượng Thư Tỉnh (nội các 

của Tể Tướng). Đứng đầu là Lại Bộ Thượng Thư, có hai Thị Lang làm phụ tá, kế đến là các 

chức Lang Trung, Viên Ngoại Lang v.v…

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 215 of 327

định được, huống là [chức quan của] người khác ư? Nếu bảo đấy là “giả 

Tịnh  Độ”  tức  là  ăn  nói  chẳng  ra  thể  thống  gì!  Do  ông  chưa  biết  quyền 

pháp,  chỉ  dựa  theo  thường  lý  nên  mới  nghi  là  “bịa  chuyện  để  gởi  gắm 

nỗi  niềm”.  Thật  ra,  đấy  chính  là  thiên  địa  quỷ  thần  quyền  xảo  lập  bày, 

chẳng phải do kẻ ghi chép bịa chuyện để gởi gắm nỗi niềm. Bởi lẽ, do 

người biết chánh nghĩa Tịnh Độ ít ỏi, nên [thiên địa quỷ thần, Phật, Bồ 

Tát] muốn khiến cho người ta niệm Phật nên hễ có kẻ vào cõi Âm liền 

đặc biệt hiện ra chuyện này nhằm củng cố lòng tin tưởng! 

377. Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập (thư thứ tư) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Những  chuyện  ông  hỏi  kèm  theo  thư  [cho 

thấy] quả thật là quý địa đã dần dần được gội ân Phật. Do người ở quý 

địa trồng quất để bán; nếu có thể dùng lòng chí thành trì chú Đại Bi vào 

nước  sạch  108  lần,  rồi  dùng  nước  ấy  để  tưới  lên  cây  quất,  vừa  đi  vừa 

niệm chú vừa tưới, dẫu quất có sâu, quyết cũng chẳng đến nỗi quá đáng. 

Nếu cực kỳ cung kính, chí thành, sâu sẽ không sanh nữa. Nếu chẳng biết 

trì chú Đại Bi thì niệm chú Chuẩn Đề, hoặc chú Vãng Sanh, hoặc Tâm 

Kinh đều được. Nếu hoàn toàn chẳng biết, chỉ chí thành niệm Nam Mô 

Đại Từ Đại Bi Cứu Khổ Cứu Nạn Quán Thế Âm Bồ Tát một vạn tiếng 

 (trước hết cúng sẵn một chén nước sạch, niệm xong bèn đem tới cây để rưới), lúc 

đem đi tưới thì vừa đi vừa niệm. Đến chỗ trồng cây thì vừa đi vừa niệm 

vừa  tưới.  Nếu  chịu  hằng  ngày  thường  niệm  hoặc  niệm  chung  quanh 

vườn  cây,  cây  ấy  nhất  định  xum  xuê,  lắm  trái.  Người  trong  thế  gian 

chẳng  biết  đạo,  chỉ  biết  lợi.  Nếu  có  thể  y  theo  điều  này,  [quất]  chẳng 

sanh sâu bọ, sai quả thì ai nấy đều chịu niệm. Nếu có sâu, khó thể chẳng 

bắt. Phải làm sao cho sâu đừng sanh sản thì mới là cách giải quyết căn 

bản; chứ sâu bọ đã sanh sôi mà chẳng bắt, chắc chắn sẽ không thể làm 

được! 

Phàm chuyện gì thuận theo tình cảm của con người thì mới dễ theo! 

Nếu trái lòng người, họ sẽ không theo. Ông hãy làm theo cách này trước, 

nếu thật sự linh nghiệm thì sau đó sẽ đem cách này khuyên khắp cả làng, 

cả  làng  sẽ  đều  cùng  được  thấm  nhuần  sự  giáo  hóa  của  Phật.  Đối  với 

chuyện tuyên giảng thì rất tốt, nhưng cần phải có người sẵn có công phu. 

Nếu  sự  việc  bận  bịu  cùng  cực,  rảnh  rang  đâu  mà  tuyên  giảng?  Muốn 

giáo hóa, khuyên dạy một làng thì trước hết hãy nên khởi đầu từ chuyện 

này. Đấy gọi là  “pháp chẳng khởi lên một mình”;  ắt phải có nhân duyên 

thì  mới  có  thể  phát  khởi  được.  Phàm  là  người  tu  hành,  ắt  phải  có  tâm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 216 of 327

địa tốt. Tâm địa tốt, lại còn cung kính, chí thành, trọn chẳng có khi nào 

không linh! Tâm địa bất hảo, lại chẳng cung kính, đã không có cảm thì 

làm sao ứng được? Sự lý này là lẽ tất nhiên, xin hãy sáng suốt suy xét 

thì may mắn lắm!  (Nếu thường niệm, không cần phải niệm trọn “đại từ đại bi cứu 

 khổ  cứu nạn”, chỉ niệm “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát” là được rồi! Phàm bị bệnh 

 do oán nghiệp, thuốc chẳng trị lành được, và phạm phải quỷ thần, phạm hồ ly, niệm 

 Quán  Âm  sẽ  có  thể  giải  trừ,  tiêu  diệt,  xua  tan  [quỷ  thần,  hồ  ly].  Phàm  gặp  những 

 nguy hiểm như nước, lửa, ác thú, ác nhân v.v… nếu chí thành niệm sẽ có chuyển biến 

 hoặc giảm trừ lớn lao. Nếu kẻ nào tâm không chí thành và có tâm nghi hoặc không 

 tin, cũng như tâm ôm ác niệm muốn thành tựu chuyện ác, sẽ không có hiệu nghiệm. 

 Nếu ông có thể chân thật làm như thế, giáo hóa hướng dẫn như thế thì làng ông sẽ 

 có  thể  trở  thành  ngôi  làng  Phật  giáo  “nhà  nhà  Quán  Thế  Âm,  người  người  Di  Đà 

 Phật”) 

Thiện tri thức xuất thế chính là do thiện nghiệp của hết thảy chúng 

sanh  cảm  thành.  Mọi  người  đều  tạo  nghiệp  ác  nên  thiện  tri  thức  chẳng 

còn thấy nhiều. Vào đời Tống, trong pháp hội của Viên Thông Bổn thiền 

sư có hai trăm môn nhân đại triệt đại ngộ, những hạng khác thì một trăm 

mấy  chục  người,  hoặc  mấy  chục  người  đông  lắm.  Nay  thì  tìm  một  hai 

người đại triệt đại ngộ còn không ra! Như Quang đâu đáng kể vào số ấy! 

Coi Quang là tri thức là vì trong pháp môn không có người vậy! 

Đại  Sĩ  tuy  ôm  lòng  tầm  thanh  cứu  khổ,  nhưng  chúng  sanh  chẳng 

sanh lòng tin tưởng sẽ chẳng thể cảm ứng đạo giao! Ví như mặt trời rạng 

rỡ giữa hư không, nếu ở dưới chậu úp sẽ chẳng được chiếu đến. Tâm cầu 

Đại Sĩ tức là đã đủ lòng ngưỡng vọng, lật chậu lên, há chẳng được chiếu 

soi? Quỷ thần có tà, có chánh. Tà quỷ thần là loài yêu ma thật sự mong 

được con người kính nể. Chánh quỷ thần là thiện thần bảo vệ đất nước, 

che  chở  nhân  dân.  Nếu  cầu  Đại  Sĩ,  cố  nhiên  chẳng  cần  phải  cầu  quỷ 

thần,  như  đã  được  lòng  vua  thì  dân  tự  thuận  theo.  Hơn  nữa,  quỷ  thần 

may ra cứu được tai nạn nhỏ, chứ không thể cứu được định nghiệp; còn 

Đại Sĩ thì [nghiệp] lớn - nhỏ, định hay bất định đều cứu được hết, chỉ do 

người  ấy  có  lòng  Thành  hay  không  mà  thôi!  Ông  đã  đọc  hai  bài  Kiệt 

Thành  Phương  Hoạch  Thật  Ích  Luận  (Bàn  về  dốc  cạn  lòng  Thành  mới 

được  lợi  ích  thật  sự)  và  Trì  Kinh  Lợi  Ích  Tùy  Tâm  Luận  (Luận  về  trì 

kinh được lợi ích tùy theo tâm) hay chưa? Phật chẳng cứu người, người 

tự  cứu.  Lời  nói  ấy  của  ông  phát  xuất  từ  tâm  nghi,  nếu  ông  thật  sự  ngộ 

được lý này thì niệm Đại Sĩ, niệm Phật, dẫu Đại Sĩ và Phật toan ngăn trở 

cũng  không  thể  được!  Tuy  là  chúng  sanh  tự  độ,  nhưng  chẳng  nhờ  vào 

Đại Sĩ và Phật làm Tăng Thượng Duyên sẽ chẳng thể được!  (Biết lý này, 

 dẫu cho pháp sư Đế Nhàn bệnh chẳng lành, cũng chẳng nghi Đại Sĩ có chỗ chẳng 

 thấu đến, mà ngài Đế Nhàn đã giảng kinh trong tháng Bảy năm nay, ông chưa nghe 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 217 of 327

 hay sao?) 

Đại trượng phu sống trong thế gian, hễ luận nói đều dựa theo lý mà 

trình bày thẳng thừng. Sách ngoại đạo báng Phật quá nhiều, làm sao hủy 

hết  được?  Cần  phải  hiểu  rõ  đúng  -  sai,  cũng  chớ  nên  học  theo  kẻ  ngu 

trong chốn làng quê, chỉ mong được người khác gọi là “ngu cẩn” (chân 

thành, chất phác). Nếu gặp tình thế bất tiện thì chỉ nên lặng thinh, trọn 

chớ  nên  “đúng  cũng  tốt,  mà  không  đúng  cũng  hay!”  [Nếu  là]  đúng  mà 

nói “tốt” thì có công đức, nếu không đúng [mà cũng] bảo là “tốt” sẽ mắc 

tội lỗi. Một lời lầm người, chắc nhiều đời sẽ chẳng thể tiêu được nghiệp 

báo; há nên lầm lạc học thói mong được người khác ưa thích ư? Đối với 

những sách trọn chẳng có lợi ích gì thì tốt hơn nên đốt đi. Nếu lâm vào 

tình thế chẳng thể làm như vậy được thì cũng nên làm cho những người 

cùng hàng đều biết điều tệ của sách ấy, như vậy là được rồi. 

Dùng rượu đãi khách cũng nên giảm bớt, vì sao vậy? Do rượu là thứ 

dẫn dắt tội lỗi. Phàm mọi chuyện chẳng như pháp đều do rượu giúp cho 

phát  khởi.  Phàm  mọi  chuyện  có  lợi  ích  đều  bị  rượu  phá  hoại.  Vua  Vũ 

ghét  Chỉ  Tửu145,  [trong]  đạo  Nho  đã  dạy  như  thế.  Huống  chi  tự  mình 

muốn vãn hồi phong tục suy đồi, lấy thân làm gương ư? Xin hãy ở trong 

vòng bè bạn, học trò, xóm giềng, người quen biết, đều ra rả khuyên nhủ 

về  nhân  quả,  báo  ứng,  sanh  tử,  luân  hồi  và  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu 

sanh  Tây  Phương.  Nếu  có  một  hai  kẻ  tin  tưởng,  sẽ  như  lửa  mới  nhóm, 

như mạch suối vừa mới trào, trong tương lai ắt sẽ mạnh mẽ dập tắt được 

thói  xấu,  mở  mang  rộng  rãi  phong  thái  tốt  đẹp.  Huống  chi  nếu  chính 

mình thật sự xuất phát từ lòng chân thành, quyết chẳng phải chỉ có một 

hai người [nghe theo] mà thôi! 

Những  điều  ông  nói  khá  có  lý,  nhưng  phải  tận  tụy  thực  hiện  thì 

người ta mới thuận theo. Nếu không, chỉ là bày vẽ ngoài mặt, sẽ giống 

như kép hát diễn tuồng, khổ - sướng, buồn - vui đều chẳng phải từ trong 

lòng  phát  ra;  người  ta  phần  nhiều  cũng  nghĩ  là  mình  đang  giả  vờ,  nên 

chẳng  thể  có  sự  cảm  xúc  trong  lòng  được!  Hiện  thời  chiến  tranh  liên 

miên,  hãy  nên  chuyên  tinh  dốc  chí  niệm  Phật  và  niệm  Quán  Âm,  cũng 

như khuyên người nhà và hết thảy những người hữu duyên [đều niệm]. 

Niệm Phật nên niệm sáu chữ, niệm bốn chữ cũng được. Như lúc đầu thì 

niệm  sáu  chữ,  niệm  đến  nửa  chừng  hoặc  lúc  sắp  ngưng  bèn  niệm  bốn 

chữ. Nếu từ đầu đến cuối chẳng niệm Nam Mô sẽ thành ngạo mạn, coi 

thường!  Trong  kinh,  phàm  chỗ  nào  xưng  danh  hiệu  Phật,  không  đâu 

145 Chỉ Tửu: Một thứ rượu ngon thời cổ. Sách Thuyết Văn Giải Tự giảng:  “Chỉ, mỹ dã”  (Chỉ 

là ngon). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 218 of 327

chẳng đều có chữ Nam Mô, há nên tự lập chương trình?  (Chỗ này nhằm để 

 thay lời đáp cho câu hỏi của cư sĩ Du Giác Tiển)

378. Thư trả lời cư sĩ Ngu Tăng 

Hồi  hướng  là  đem  các  công  đức  niệm  tụng  do  chính  mình  đã  tu  – 

nếu  để  mặc  [không  hồi  hướng],  thì  do  những  công  đức  ấy  sẽ  chỉ  được 

hưởng  các  thứ  phước  báo  trời  người  –  nay  xoay  cái  nhân  được  hưởng 

phước báo trời người do công đức đã làm ấy gom về sự vãng sanh Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  làm  cái  quả  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu 

sanh thoát tử, cho đến rốt ráo thành Phật trong tương lai, chứ chẳng chỉ 

nhằm  hưởng  phước  trời  -  người  mà  thôi!  Dùng  một  chữ  Hồi  nhằm  thể 

hiện ý “quyết định, chẳng thuận theo thói tình thế gian”. Dùng một chữ 

Hướng nhằm thể hiện ý “quyết định mong mỏi phương cách xuất thế”. 

Đó  gọi  là   “hồi  nhân  hướng  quả,  hồi  sự  hướng  lý,  hồi  tự  hướng  tha” . 

Công  đức  đã  làm  là  cái  nhân  trời  -  người,  xoay  [cái  nhân  ấy  lại]  để 

hướng về quả Niết Bàn. Công đức đã làm là chuyện sanh - diệt; xoay nó 

lại để hướng đến diệu lý Thật Tướng bất sanh bất diệt. Công đức đã làm 

vốn  thuộc  tự  hành,  xoay  nó  lại  để  hướng  về  hết  thảy  chúng  sanh  trong 

pháp giới. Đấy chính là danh từ [nhằm thể hiện ý nghĩa] phát nguyện lập 

thệ, quyết định hướng đến. [Hồi hướng] có ba nghĩa: 

1)  Hồi  hướng  Chân  Như  Thật  Tế,  tâm  tâm  khế  hợp.  Đây  chính  là 

nghĩa  “hồi sự hướng lý”.  

2)  Hồi  hướng  Phật  Quả  Bồ  Đề,  niệm  niệm  viên  mãn.  Đây  chính  là 

nghĩa  “hồi nhân hướng quả”.  

3) Hồi hướng pháp giới chúng sanh cùng sanh Tịnh Độ. Đây chính 

là nghĩa  “hồi tự hướng tha”. 

Ý nghĩa hồi hướng lớn lao thay! Pháp hồi hướng tuy không phải chỉ 

có  một,  nhưng  đều  coi  hồi  hướng  Tịnh  Độ  là  pháp  tối  mầu  nhiệm  duy 

nhất không hai! Bởi lẽ, nếu chẳng sanh về Tịnh Độ, những đại nguyện 

khác  thường  khó  thể  thành  tựu  được!  Nếu  sanh  về  Tịnh  Độ  thì  không 

nguyện  nào  chẳng  thành.  Do  bởi  lẽ  này,  phàm  làm  hết  thảy  công  đức 

dẫu có mong mỏi chi khác, cũng tất nhiên phải hồi hướng Tịnh Độ. 

379. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ nhất) 

Đọc lá thư  ([đề ngày] Mười Sáu tháng Mười Một) của ông gởi đến, thấy 

có  quá  nhiều  từ  ngữ  phù  phiếm!  Giữa  thầy  trò  với  nhau,  há  nên  dùng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 219 of 327

những lời lẽ sáo rỗng ấy? Người đời nay thể chất phần nhiều yếu đuối, 

chớ nên lầm lạc bắt chước cổ nhân. Con người thường do ham danh mà 

khổ hạnh quá mức, đâm ra đối với đạo lẫn thân đều chẳng có ích gì! Lợi 

ích  thật  sự  trong  Phật  pháp  phải  do  chí  thành  mà  đạt  được,  chứ  không 

phải do phô trương bày vẽ mà được việc. Quang già rồi, tinh thần ngày 

một giảm, chuyện thù tiếp ngày một nhiều. Trong hạ tuần tháng Hai năm 

nay, sang Thượng Hải lo liệu chuyện in sách. Tháng Sáu trở về núi ở hết 

Hè,  tháng  Bảy  liền  xuống  núi,  sang  Thượng  Hải  để  kết  thúc  chuyện  in 

sách rồi chẳng trở về núi nữa! Trong tháng Tám, tháng Chín sẽ đi khắp 

trời Nam đất Bắc, [tới] chỗ không có ai biết để sống hết tuổi thừa hòng 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  để  khỏi  suốt  ngày  phải  bận  bịu  vì  người  khác, 

đâm ra làm hỏng đại sự của chính mình. Xin hãy đem ý này nói với hết 

thảy những người quen biết để họ khỏi bị hỏng chuyện. Người tu hành 

cần  phải  chất  trực,  không  giả  dối,  chân  thật  thực  hiện.  Vì  thế,  cổ  nhân 

nói:  “Thiểu thật thắng đa hư, đại xảo bất như chuyết”  (Thật ít hơn dối 

nhiều,  quá  khéo  chẳng  bằng  vụng).  Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận 

trong Văn Sao, ở đây không viết cặn kẽ  (Viết dưới đèn, ngày Mười Một tháng 

 Giêng năm Kỷ Tỵ - 1929) 

Toa thuốc cai á phiện trong Văn Sao, đối với phần hút thêm [thuốc 

phiện  nếu  có  những  bệnh  vặt  phát  sanh  trong  khi  đang  uống  thuốc  cai 

nghiện] vẫn chưa hoàn toàn tường tận. Hãy nên ghi là:  “Tùy theo nghiện 

 nặng hay nhẹ mà thêm một phần mười. Như mỗi ngày hút một lạng thì 

 thêm một tiền. Nếu hút năm tiền thì thêm năm phân” . Như vậy thì người 

nghiện nhẹ sẽ chẳng đến nỗi tốn kém nhiều. Hơn nữa, phương thuốc ấy 

trị  được  bệnh  khí  thống  rất  hay.  Một  phụ  nữ  ở  Hà  Nam  tỵ  loạn  đến 

Thượng Hải, tới quy y, cho biết bà ta bị khí thống từ năm mười sáu tuổi, 

các  thầy  thuốc  không  trị  được.  Mỗi  ngày  lên  cơn  đôi  ba  lượt,  đau  gần 

muốn  chết;  nay  bà  ta  đã  năm  sáu  chục  tuổi  rồi!  Quang  dạy  bà  ta  niệm 

thánh hiệu Quán Âm, nhân đó bảo bà ta uống loại thuốc cao nấu theo toa 

này.  Bà  ta  không  hút  thuốc  phiện,  chỉ  dùng  thuốc.  Bà  ta  nấu  một  liều 

thuốc cao, hôm thứ nhất uống vào liền chẳng bị lên cơn nữa. Chưa đầy 

mười ngày, thân thể lẫn vẻ mặt đều khỏe mạnh, đặc biệt đến tạ ơn. Xin 

hãy nói điều này với hết thảy những ai bị khí thống. 

380. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ hai) 

Nhận được thư, biết ông sanh lòng tin trong sạch, muốn quy y Phật 

pháp; nhưng quy y Phật pháp ắt phải đừng làm các điều ác, vâng làm các 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 220 of 327

điều  lành,  tận  lực  giữ  luân  thường,  nghiêm  túc  trọn  hết  bổn  phận  của 

chính  mình,  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương,  lại  còn  phải  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng,  ăn  chay   (Nếu  chẳng 

 thể ăn chay hoàn toàn, cũng đừng tham ăn thì mới nên. Càng phải nên giữ Lục Trai 

 hoặc  Thập  Trai.  Nếu  không,  sẽ  trái  nghịch  với  Phật).  Nay  đặt  pháp  danh  cho 

ông là Trí Mậu (智茂). Do tâm tánh như cái cây; do phiền não chướng 

lấp nên tâm tánh chẳng thể hiển hiện giống như cây khô héo. Đã có trí 

huệ thì phiền não chẳng sanh, cái cây tâm tánh sẽ tự nhiên xum xuê146! 

Nói đến Ngũ Giới thì hãy tự hỏi tâm mình. Nếu có thể giữ được chẳng 

phạm, hãy hỏi Hóa Tam về quy củ [tự phát thệ] thọ giới trước đức Phật, 

ông ta sẽ bảo ông, chứ Quang không viết cặn kẽ. 

Đã quy y Phật pháp thì nên đọc kỹ Văn Sao, y theo đó mà hành sẽ tự 

chẳng đến nỗi bị kẻ tầm thường gây lầm lẫn. Đối với chuyện cầu phước 

báo trong đời sau và cách luyện đan vận khí của ngoại đạo để cầu thành 

tiên v.v… nếu ông có thể lãnh hội được những nghĩa trong Văn Sao thì 

dẫu có trăm ngàn tăng nhân phàm tục hay ngoại đạo vẫn chẳng thể lay 

động được tâm ông. Đừng nói đấy là những lời do Quang nói ra, chẳng 

đáng  để  nương  dựa,  căn  cứ!  Hãy  nên  biết  rằng:  Quang  dựa  theo  ý  của 

Phật,  Bồ  Tát,  tổ  sư,  thiện  tri  thức  để  nói;  chứ  không  phải  do  Quang  tự 

suy lường rồi nói bừa đâu nhé! 

381. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ ba) 

Nhận  được  thư,  biết  tâm  ông  cao  như  trời,  nhưng  chí  hèn  như  đất! 

Miệng  tuy  nói  vâng  theo  lời  Quang  dạy,  nhưng  thật  sự  hoàn  toàn  dựa 

theo thiên kiến của chính mình! Pháp môn Tịnh Độ chỉ có lòng tin làm 

gốc. Tin cho cùng cực, dẫu Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng đều có thể vãng 

sanh. Tin chẳng tới nơi tới chốn, kẻ thông Tông thông Giáo nhưng chưa 

từng đoạn Hoặc đều chẳng có phần! Ông đã chẳng thể thông Tông thông 

Giáo, đoạn Hoặc chứng Chân, cậy vào tự lực để liễu sanh tử; lại chẳng 

tin “Phật lực chẳng thể nghĩ bàn, tự tánh công đức chẳng thể nghĩ bàn; 

nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây Phương, không một ai chẳng được vãng sanh!” Pháp môn Tịnh Độ 

chính  là  pháp  môn  vô  thượng  thẳng  tắt  viên  đốn  để  liễu  sanh  tử  ngay 

trong đời này. Đối với pháp môn này còn chưa biết phương hướng, mà 

đã dùng cái tâm cuồng vọng ham cao chuộng xa để nghiên cứu Khởi Tín 

Luận! Khởi Tín Luận thật sự là cương yếu để học Phật, nhưng người hạ 

146 Mậu (茂) có nghĩa là xum xuê, tươi tốt. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 221 of 327

căn và kẻ sơ cơ cũng khó được lợi ích. Dẫu nghiên cứu Khởi Tín Luận 

đạt  đến  mức  độ  thông  suốt,  thấu  triệt  vô  ngại,  thì  dụng  công  vẫn  phải 

nhờ vào niệm Phật cầu sanh mới là ổn thỏa, thích đáng! Huống chi Pháp 

Tướng, Thiền, Giáo tinh vi, mầu nhiệm, sâu thẳm chẳng thể mong thấu 

hiểu được ư? 

Tâm ông cao như thế chính là vì chẳng biết phân lượng mà lập chí 

cao như thế! Ông lại nói: “Căn tánh yếu hèn, mong chi sanh Tây! Chỉ có 

thể  không  bị  đọa  ác  đạo  là  đã  an  ủi  lắm  rồi!”  Chẳng  biết:  Không  sanh 

Tây  phương,  tương  lai  ắt  đọa  ác  đạo!  Đấy  là  trái  nghịch  lời  Phật  dạy 

cũng như trái nghịch lời Quang nói, sao lại nói là “từ đầu đến cuối vâng 

làm theo lời răn dạy, nhất tâm trì niệm A Di Đà Phật” ư? Nay do thân 

ông  nhận  lãnh  chức  vụ  của  người  khác  giao  phó,  lại  chẳng  phải  là  tư 

cách thượng đẳng, cái tâm và cái chí đã lập ấy thật đáng khiến cho người 

khác  phải  than  thở,  phải  cười  cợt!  Ông  hãy  dứt  cái  tâm  cuồng  vọng 

muốn  làm  bậc  đại  thông  gia  ấy  đi,  hãy  chuyên  tâm  nghiên  cứu  những 

sách thuộc về pháp môn Tịnh Độ  (đã nói tường tận trong những lá thư gởi cho 

 ông  Cao  Thiệu  Lân  và  bà  Từ  [Phước  Hiền]  trong  Văn  Sao),  hãy  nương  theo 

những  khai  thị  ấy  mà  sanh  lòng  tin  phát  nguyện,  chẳng  vì  căn  khí  của 

chính mình kém hèn mà đề cao sự vãng sanh rồi gác bỏ. Hằng ngày dù 

động hay tịnh, luôn lấy một câu Di Đà làm bổn mạng nguyên thần. Suy 

nghĩ xử sự đều phải hợp với tông chỉ  “đừng làm các điều ác, vâng làm 

 các điều thiện”. 

Nếu còn thừa sức, sẽ chẳng ngại gì tùy ý thọ trì, đọc tụng các kinh 

Đại Thừa. Hãy nên lấy chí tâm thọ trì làm gốc, đừng chú trọng gấp muốn 

hiểu rỗng rang thấu triệt nghĩa lý. Nếu có thể chí thành đến cùng cực, sẽ 

tự thấu triệt nghĩa lý. Nếu muốn thấu triệt trước mà chẳng chí thành trì 

tụng, dẫu có thấu triệt cũng chẳng được lợi ích thật sự, huống chi quyết 

khó  thể  thấu  triệt  ư?  Dẫu  nghiên  cứu  Pháp  Tướng,  Thiền,  Giáo  cả  đời, 

cũng khó hiểu được chỗ chỉ quy. Dẫu hiểu được, ai có thể không đoạn 

được Hoặc nghiệp mà liễu sanh thoát tử? Muốn đoạn Hoặc nghiệp liễu 

sanh thoát tử, chỉ sợ có mộng cũng mộng chẳng được! 

Ông còn chưa đọc kỹ Văn Sao của Quang nên mới nói như vậy, cao 

thì  xông  thấu  trời  thẳm,  thấp  thì  tuốt  đáy  biển  sâu!  Trong  Văn  Sao  đã 

nhiều lần nói đến những sách nào nên đọc và pháp tắc xem kinh v.v… 

cũng  như  chỗ  khó  được  lợi  ích  nơi  Pháp  Tướng,  Thiền,  Giáo.  Bởi  lẽ, 

pháp  môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  Phật  từ  lực,  các  pháp  môn  khác  đều  cần 

nhờ vào sức của chính mình. Một đằng là giáo lý theo đường lối thông 

thường, giống như kẻ sĩ trong cõi đời do tư cách mà được làm quan; một 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 222 of 327

đằng là giáo lý đặc biệt như vương tử trong cõi đời, dẫu có té xuống đất 

vẫn được hết thảy quan lại cung kính. 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  có  bản  lưu  hành  riêng.  Hơn  nữa,  trong  mười 

bốn thứ kinh luận Tịnh Độ đã có ba kinh một luận, nhưng không có Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện Phẩm. Nếu muốn mở rộng quỹ lưu thông kinh sách, 

há nên dùng biện pháp quyên mộ? Hãy nên thương lượng với kẻ có tín 

tâm,  có  tài  lực  mong  họ  phụ  trợ.  Thêm  nữa,  kinh  điển  thật  nhiều,  tâm 

ông  muốn  mở  toang  môn  đình,  nhưng  ở  Trịnh  Châu  có  mấy  ai  thỉnh? 

Chỉ nên thỉnh những kinh sách người bình thường cũng có thể đọc được. 

Để thỉnh những bộ kinh sách lớn mà người bình thường không thể đọc 

được,  cần  phải  ước  định  [cặn  kẽ  với  người  muốn  thỉnh]  rồi  mới  đứng 

ra thỉnh thay cho họ, sẽ đỡ tốn tiền vốn mà cũng chẳng đến nỗi thỉnh về 

không bán được, giam tiền nằm ì một chỗ không sử dụng được. 

Ông  tự  nói:  “Tháng  ngày  chẳng  còn  mấy,  sức  thật  hữu  hạn”,  nên 

Quang mới nói như thế. Nếu chẳng nghĩ là đúng, vẫn y theo tâm tướng 

của  chính  mình  để  làm  thì  Quang  cũng  chẳng  cưỡng!  Ông  có  thể  làm 

một  vị  đại  thông  gia  thì  cũng  là  điều  may  mắn  cho  Phật  môn.  Sợ  ông 

không  thành  một  bậc  đại  thông  gia  được  mà  pháp  môn  Tịnh  Độ  cũng 

chẳng  tin  tới  nơi  tới  chốn,  hai  đằng  sẽ  đều  xôi  hỏng  bỏng  không!  Đời 

này  tu  chút  ít  công  đức,  tương  lai  ắt  sanh  trong  nhà  phú  quý.  Ông  thử 

suy nghĩ kỹ xem: Kẻ phú quý có mấy ai chẳng tạo nghiệp? Hiện thời vận 

nước nguy ngập, dân không lẽ sống, đều do những kẻ [trong đời trước] 

tu  hành  [nhưng]  thiếu  trí  huệ,  qua  đời  sau  cậy  vào  phước  báo  bèn  gây 

nhiễu loạn mà ra. Ông khởi vọng tưởng chẳng thể cùng tận như thế mà 

lại muốn chẳng đọa vào ác đạo; nếu chẳng sanh Tây Phương thì một đời 

chẳng đọa, chứ hai đời chẳng đọa cũng hiếm hoi lắm đấy! 

382. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ tư) 

Phật nói kinh chú rất nhiều, ai có thể trì khắp từng thứ cho được? Cổ 

nhân chọn lấy những thứ trọng yếu, xếp vào nhật khóa (khóa tụng hằng 

ngày). Buổi sáng thì Lăng Nghiêm, Đại Bi, Thập Tiểu Chú, Tâm Kinh; 

niệm [chú] xong bèn niệm Phật bao nhiêu đó tiếng, hồi hướng Tịnh Độ. 

Buổi  tối  thì  kinh  Di  Đà,  Đại  Sám  Hối  (Hồng  Danh  Bảo  Sám),  Mông 

Sơn, Niệm Phật, hồi hướng. Nay tùng lâm đều muốn giảm bớt công phu. 

Buổi sáng chỉ niệm Lăng Nghiêm, Tâm Kinh, buổi tối chỉ niệm kinh Di 

Đà,  Mông  Sơn;  cứ  mỗi  hai  ngày  bèn  niệm  Đại  Sám  Hối,  Mông  Sơn. 

Ông  nói  Thiền  Môn  Nhật  Tụng  kinh  chú  quá  nhiều,  chẳng  biết  đấy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 223 of 327

chính là những thứ phụ lục ngoài khóa tụng sáng tối. 

Công  khóa  của  tại  gia  cư  sĩ  thì  cũng  có  thể  chiếu  theo  công  khóa 

sáng  tối  của  Thiền  Môn  để  tụng  niệm,  hoặc  cũng  có  thể  tùy  ý  tự  lập 

chương trình. Như buổi sáng chuyên niệm kinh Di Đà, Vãng Sanh Chú, 

niệm Phật; hoặc buổi sáng chuyên niệm chú Đại Bi, niệm Phật, buổi tối 

niệm  kinh  Di  Đà,  Vãng  Sanh  Chú,  niệm  Phật.  Hoặc  có  người  trì  kinh 

Kim  Cang  cũng  được.  Nhưng  bất  luận  tụng  kinh  nào,  trì  chú  nào  đều 

phải niệm Phật bao nhiêu đó tiếng, hồi hướng thì mới hợp với tông chỉ tu 

Tịnh nghiệp. 

Những  gì  ông  nói  chính  là  “thấy  lạ,  nghĩ  khác”,  tuy  là  hảo  tâm, 

nhưng thật ra là tâm không chủ định, bị chuyển theo cảnh! Có kinh nào 

hay  chú  nào  mà  chẳng  thể  khen  ngợi  là  công  đức  thù  thắng?  Theo  tri 

kiến của ông thì đọc kinh này ắt phải bỏ kinh kia, trì chú này ắt phải bỏ 

chú kia, do sức chẳng thể lo trọn, thế tất nhiên là như vậy. Như thế thì có 

còn được gọi là bậc hiểu lý chân tu hay chăng? 

Lại mở rộng ra hơn nữa, nếu ông gặp kẻ tu Thiền khen ngợi Thiền đả 

phá bài xích Tịnh Độ, ắt sẽ theo kẻ ấy tham Thiền. Đối với những tông 

khác như Thiên Thai, Hiền Thủ, Từ Ân, Bí Mật, hễ gặp một vị tri thức 

đề  xướng,  ắt  sẽ  bỏ  pháp  này,  tu  pháp  kia.  Chẳng  biết  ông  là  hạng  căn 

tánh nào mà muốn làm bậc đại thông gia pháp nào cũng thông; nhưng do 

nghiệp sâu trí cạn, chẳng thể làm bậc đại thông gia được, lại gác bỏ pháp 

“cậy vào Phật từ lực để đới nghiệp vãng sanh”, đợi đến lúc lâm chung, 

chẳng vào trong vạc dầu, lò than, cũng nhất định vô trong thai lừa, bụng 

ngựa! Dẫu may mắn chẳng mất thân người, nhưng do đời này vẫn không 

có chánh trí, lại có lắm si phước do tu hành; do hưởng si phước ấy liền 

tạo ác nghiệp, khi một hơi thở ra chẳng hít vào được nữa, sẽ vào thẳng 

tam đồ! Muốn được biết những tên gọi “trời, đất, cha, mẹ” còn chẳng thể 

được, huống là được biết tới pháp môn Tịnh Độ ư? Ông đọc Văn Sao, có 

hiểu gì chăng? 

Cần biết rằng: Một câu A Di Đà Phật trì cho tới cùng cực thì thành 

Phật còn có dư, há nên nói niệm kinh Di Đà, niệm Phật chẳng diệt được 

định nghiệp ư? Phật pháp giống như tiền, do con người khéo dùng! Ông 

có tiền thì làm chuyện gì mà chẳng được! Ông chuyên tu một pháp thì 

cầu gì chẳng được! Há cứ phải khăng khăng trì chú này, hễ niệm chú này 

thì  công  đức  đạt  được  sẽ  chẳng  bằng  các  công  đức  khác  ư?  Hãy  khéo 

thấu hiểu lời Quang, sẽ tự có thể “hiểu được một điều thì trăm điều đều 

rõ”.  Nếu  không,  dẫu  có  nói  cho  lắm,  tâm  ông  vẫn  không  có  định  kiến. 

[Từ ngữ]  “người trong gương sáng”  chẳng rõ lai lịch! Ngô Bá Sanh vốn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 224 of 327

thuộc pháp môn du hý, chuyên trọng dùng miệng lưỡi để tự khoe tài mà 

thôi,  chính  là  hạng  người  giống  như  ông  X…  vậy.  Người  chân  tu  trọn 

chớ nên như thế! 

383. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ năm) 

Chỉ  đọc  kỹ  Tịnh  Độ  Thập  Yếu  thì  pháp  tắc  tu  tập  sẽ  biết  đầy  đủ. 

Pháp Quán của tiên sinh [Dương] Nhân Sơn dùng hay không dùng đều 

được.  Bởi  lẽ,  nếu  tâm  chí  thành  sẽ  tự  được  như  ở  ngay  nơi  đấy,  như  ở 

quanh  nơi  đấy147.  Nếu  tâm  không  chí  thành,  pháp  ấy  sẽ  trở  thành  nói 

xuông,  chẳng  phải  là  thật  hạnh!  Người  đời  nay  phần  nhiều  đều  là  tâm 

cao như trời! Ngay như ông Hóa Tam, cha ra hải ngoại, mẹ và em trai ở 

tại đất Tô, đang trong buổi can qua nhiễu nhương này, chẳng giẫm trên 

Thật Địa (không chú trọng thực tiễn), chú trọng lo phụng dưỡng mẹ, cứ 

muốn qua Tây Tạng, theo học trong học viện, tính chuẩn bị đi sang Tây 

Trúc. Không sang Tây Trúc sẽ chẳng thể liễu sanh tử hay sao? Hiện nay 

đất  Tô  đã  trở  thành  địa  điểm  thường  xảy  ra  chiến  tranh,  nạn  đao  binh 

chẳng  biết  kết  cục  ra  sao?  Sao  lại  rỗi  hơi  để  bàn  đến  chuyện  vào  học 

viện  của  Tây  Tạng,  tính  sắm  sửa  đi  sang  Tây  Trúc  ư?  Xin  hãy  suy  xét 

tường tận, đọc kỹ Tịnh Độ Thập Yếu và Văn Sao để lập tâm tin tưởng 

quyết định ngõ hầu được lợi ích thật sự nơi Phật pháp! 

384. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ sáu) 

Nhận được thư khôn ngăn cảm thán! Phàm phu đang mê, tín tâm bất 

định, nên mới có chuyện nhiều lần tin tưởng, nhiều lần ngã lòng, nhiều 

lần  tu,  nhiều  lần  tạo  nghiệp.  Cũng  là  do  người  dạy  từ  thuở  ban  đầu 

chẳng  thấu  hiểu  đường  lối  mà  ra!  Nếu  thuở  ban  đầu  mà  khởi  sự  từ 

những  điều  gần  gũi  như  nhân  quả  v.v…  sẽ  chẳng  đến  nỗi  có  những 

chuyện mê hoặc điên đảo như thế. Tội trong quá khứ dẫu cực sâu nặng, 

nhưng có thể chí thành sám hối, sửa lỗi trước, từ nay tu tập, lấy “chánh 

kiến  tu  tập  Tịnh  nghiệp,  tự  lợi,  lợi  tha”  làm  chí  hướng,  sự  nghiệp  thì 

sương mù tội chướng tiêu tan, bầu trời chân tánh rạng ngời. Vì vậy, kinh 

dạy:  “Thế gian có hai hạng người mạnh mẽ, một là chẳng tạo tội, hai là 

 đã tạo mà biết sám hối” . 

147 Ý nói: Nếu tâm chí thành, hành giả sẽ đạt được cảnh giới giống như sự thành tựu do tu 

tập phép Quán ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 225 of 327

Một chữ Hối phải từ tâm khởi. Tâm chẳng chân thật hối cải, có nói 

[lời sám hối] cũng vô ích. Ví như đọc toa thuốc mà chẳng uống thuốc, 

quyết  chẳng  mong  chi  lành  bệnh  được!  Nếu  có  thể  y  theo  toa  uống 

thuốc,  sẽ  tự  được  bệnh  lành,  thân  yên.  Điều  đáng  lo  là  lập  chí  chẳng 

vững, một nóng mười lạnh, uổng có hư danh, chẳng có mảy may lợi ích 

thật  sự  nào!  Nay  gởi  cho  ông  bài  thuyết  minh  về  biện  pháp  [ấn  tống] 

Quán  Âm  Tụng  để  ông  tùy  duyên  phân  phát.  Phát  tâm  hay  không  đều 

chẳng sao cả, chứ không nhất thiết bắt người khác phải quyên góp [giúp 

tiền in]. Lại xin ông chuyển giùm thư cho cư sĩ [Vưu] Tích Âm. 

385. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ bảy) 



Nhận được thư ông và thư của Hóa Tam đầy đủ. Những điều ông nói 

trong thư quá sức chấp nhặt, còn lời Hóa Tam lại quá thoáng rộng. Nếu 

vốn liếng có thừa, người thỉnh [kinh sách] nhiều, cố nhiên nên lưu thông 

như  thế.  Nay  do  không  có  vốn  liếng,  lại  chẳng  có  nhiều  người  thông 

suốt rộng khắp thỉnh sách, hãy nên làm theo lời Quang nói. Phàm những 

kinh luận, trước thuật Tịnh Độ ắt đều thỉnh hết, còn đối với những kinh 

luận  khác  hãy  nên  chọn  lấy  những  kinh  thường  được  thọ  trì  để  thỉnh. 

Đối với những bộ kinh sách lớn, chỉ ghi tên. Có ai hỏi tới, hãy nên ước 

hẹn thỏa đáng với họ, [yêu cầu kẻ ấy] giao bao nhiêu đó tiền, rồi sẽ thỉnh 

sách  [cho  người  ta].  Biện  pháp  như  vậy  trọn  chẳng  tốn  sức,  [mà  cũng] 

chẳng  đến  nỗi  thỉnh  kinh  luật  luận  cho  thật  nhiều  mà  không  có  ai  đến 

thỉnh, bị ngâm vốn. Lâu ngày rất có thể sanh mối mọt, đến nỗi hụt vốn! 

Phàm  chuyện  gì  cũng  chớ  nên  hẹp  hòi,  phải  nhìn  theo  thời  cơ  mà  làm. 

Nếu  [làm]  theo  lời  Quang  nói,  sẽ  chẳng  mâu  thuẫn  với  ông  lẫn  Hóa 

Tam,  cũng  như  chẳng  bị  mắc  lỗi  lưu  thông  thiên  lệch  và  thiếu  hụt  vốn 

liếng. Ông hãy nên làm theo đó, chớ nên thay đổi. 

Còn  như  ông  đã  nói  trước  đây  “chỉ  cầu  chẳng  đọa  ác  đạo  là  được 

rồi”; lời ấy ngàn vạn phần chớ nên để manh nha trong lòng, thốt ra ngoài 

miệng,  hay  viết  ra.  Nếu  có  ý  niệm  ấy,  sẽ  chẳng  vãng  sanh  được!  Vãng 

sanh  hoàn  toàn  cậy  vào  tín  nguyện  quyết  định.  Giữ  ý  niệm  ấy  chính  là 

không có tâm quyết định cầu sanh. Có tâm quyết định chẳng cầu sanh sẽ 

có hại chẳng nhỏ đâu! Đã đánh mất tông chỉ Tịnh Độ, làm sao hưởng lợi 

ích chân thật là vãng sanh Tịnh Độ cho được? 

Còn như Hóa Tam nhất tâm niệm Phật, thề sanh Cực Lạc, được vãng 

sanh hay không vãng sanh đều chẳng màng tới, đến nỗi không vãng sanh 

cũng  tốt!  Đấy  chính  là  cái  tâm  xa  lìa  lo  nghĩ,  chính  là  học  đòi  kiểu  ăn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 226 of 327

nói lớn lối của bên Tông, bên Giáo! Nếu ông là Pháp Thân đại sĩ thì lời 

ấy  mới  là  thật  nghĩa.  Nhưng  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ  muốn  lợi  ích  phàm 

phu  cũng  chớ  nên  thốt  ra  lời  ấy!  Nếu  là  phàm  phu  sát  đất  lại  còn  cầu 

sanh  Tây  Phương  mà  thốt  ra  lời  ấy  tức  là  nói  nhăng,  nói  càn,  tự  lầm, 

lầm người, gây hại há thể cùng cực? Ngàn vạn phần chớ nên thuận theo! 

Thuận theo sẽ chẳng có phần vãng sanh đâu nhé! 

Phàm phu vãng sanh hoàn toàn cậy vào tâm niệm chí thành tha thiết. 

Kẻ phó hết thảy cho vô niệm làm sao cảm ứng đạo giao được! Sự cảm 

ứng đạo giao ấy hoàn toàn do chí thành khẩn thiết quyết định niệm. Bậc 

chứng  vô  niệm  mới  có  thể  nói  lời  ấy,  chứ  kẻ  chưa  chứng  vô  niệm  mà 

thốt ra lời ấy đều thành lầm lạc như Tô Đông Pha lúc lâm chung, chẳng 

đáng buồn ư? Chẳng đáng đau ư? Còn như nói:  “Đừng nói là nghiên cứu 

 luận Khởi Tín, hãy tùy sức kham làm được mà đọc rộng rãi Tam Tạng 

 mười hai bộ” . Lời ấy đem nói với bậc thượng trí thì là lời tốt lành, khế 

lý, khế cơ; chứ bảo với bậc trung hạ sẽ phạm lỗi tràn lan, lẫn lộn, thiếu 

phương  hướng!  Nói  dễ  dàng  sao?  Thử  hỏi  ông  và  Hóa  Tam  có  phải  là 

căn tánh ấy hay không? 

Tông  môn  dạy  người  khán  một  câu  chẳng  có  ý  nghĩa  gì!  Tịnh  Độ 

dạy  người  chuyên  trì  Phật  hiệu,  bởi  tóm  gọn  sẽ  dễ  đắc  lực,  hễ  thênh 

thang  sẽ  khó  được  lợi  ích!  Ngay  như  bên  Giáo,  tuy  nói  “không  giảng 

diễn rộng rãi sẽ không được”, nhưng vẫn cần phải “chuyên nghiệp” (dốc 

sức  nghiên  cứu  chuyên  tinh  một  kinh  luận  nào  đó)  thì  mới  là  thật  tu! 

Thêm nữa, coi kinh thì có kẻ nhằm để gieo thiện căn, có kẻ để mở mang 

tri  kiến,  có  kẻ  lấy  đó  làm  công  khóa  khác  nhau.  Để  gieo  thiện  căn  thì 

[các kinh luận trong] Tam Tạng giống như nhau, không phân đây - kia! 

Để mở mang tri kiến, hãy chọn lấy loại vừa dễ hiểu lại vừa khế cơ. Để 

làm công khóa thì chuyên tâm thọ trì một hoặc hai thứ, chí thành, khẩn 

thiết,  cứ  thẳng  đường  mà  đọc,  hiểu  cũng  chẳng  phân  biệt,  không  hiểu 

cũng chẳng phân biệt, xem lâu ngày chầy tháng sẽ được nghiệp tiêu trí 

rạng,  chướng  tận,  phước  dầy.  Lời  Hóa  Tam  đã  nói  chính  là  “ham  cao, 

chuộng xa!” Xin hãy đưa thư này cho Hóa Tam xem, ngõ hầu có thể quở 

trách được cố tật của ông ta. 

386. Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu (thư thứ tám) 

Pháp  yếu  ma  mạnh,  những  chuyện  thương  tâm  ấy  không  nơi  nào 

chẳng có. Nếu địa phương có vị trưởng quan tốt hay thân sĩ tốt thì mới 

có thể chấn chỉnh được. Nếu không, làm sao ra sức được? Chỉ nên nhờ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 227 of 327

vào đó để làm sự răn nhắc cầu vãng sanh, tận lực tu trì Tịnh nghiệp, tùy 

sức khuyến hóa mà thôi! Đối với chuyện sức mình chẳng thể làm được, 

há  nên  can  dự  xằng,  đến  nỗi  chuyện  của  chính  mình  cũng  bỏ  phế  mà 

chuyện  ấy  cũng  chẳng  thể  thành  tựu!  Nếu  có  ai  thế  lực  lớn  lao,  tài  lực 

lớn  lao,  có  thể  khuyên  nói  được,  thì  chẳng  ngại  gì  trọn  hết  tâm  mình. 

Nếu không, cứ để mặc kệ họ mà thôi! Cổ nhân nói: “Quân tử tư bất xuất 

 kỳ vị”  (Quân tử suy nghĩ không ra ngoài địa vị [chánh đáng] của mình); 

không  có  tài  lực,  thế  lực  ấy  mà  cứ  cưỡng  làm,  chắc  sẽ  khiến  cho  các 

chướng ngại dấy lên. Mọi chuyện đều chớ nên không suy nghĩ tình thế 

cẩn thận coi xem có làm được hay chăng? 

387. Thư trả lời cư sĩ Sư Khang 

Quang  đã  cao  tuổi  rồi,  chuyện  thù  tiếp  ngày  một  nhiều.  Suốt  mười 

năm  qua  bận  bịu  với  loại  chuyện  bên  ngoài  này,  công  phu  của  chính 

mình thật khó thể chuyên tinh. Nếu nay chẳng đi theo đường khác, chắc 

sẽ bận bịu đến chết, đã vô ích cho người mà còn tổn hại cho mình. Hiện 

thời  tất  cả  các  sách  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Quán  Âm  Tụng,  Thọ 

Khang  Bảo  Giám,  Gia  Ngôn  Lục,  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú,  Cảm 

Ứng Thiên Trực Giảng, mỗi thứ đều cho tạo bốn bức Chỉ Bản. Lại còn 

có bản in cỡ nhỏ in bằng giấy báo của các cuốn Học Phật Thiển Thuyết, 

Trợ  Giác  Quản  Kiến,  Sơ  Cơ  Học  Phật  Trích  Yếu  Hợp  Biên,  Sát  Sanh 

Phóng  Sanh  Hiện  Báo  Lục  của  Giang  Thận  Tu,  Giới  Sát  Phóng  Sanh 

Văn Hợp Biên của các vị như Liên Trì v.v..., Cách Ngôn Liên Bích  (cuốn 

 này do ông Trương Thụy Tăng nhờ in), Gia Đình Bảo Giám, Kỷ Văn Đạt Bút 

Ký Trích Yếu, bảy loại sách này cũng cho làm thành bốn bức Chỉ Bản. 

Sau này hễ có ai phát tâm muốn in, cứ liên lạc thẳng với Đại Trung Thư 

Cục  hoặc  sở  quản  trị  nhà  tù  Tào  Hà  Kính.  Do  vậy,  cũng  không  cần 

Quang phải lo liệu nữa! 

Lời ông nói quá sức lớn lối! Phật pháp ví như biển cả, ai có thể một 

hơi  uống  cạn,  một  bước  đạp  tận  đáy?  Chỉ  dựa  theo  thiên  tư  của  chính 

mình để tu trì. Dùng những điều ấy để tự hành, lại dùng những điều ấy 

để dạy người, dẫu chưa thể thấu triệt trọn vẹn các pháp, chỉ cần nương 

theo pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương này thì nào 

có  thiếu  sót  chi?  Ông  nói  lời  khó  khăn  nhất  trong  các  việc  khó  rồi  lại 

muốn  xin  thưa  hỏi  dài  dòng,  Văn  Sao  chẳng  đủ  để  giáo  huấn  ư?  Kinh, 

luận, ngữ lục của Tịnh Độ đều chẳng đáng để y chỉ ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 228 of 327

Lời di chúc khẩn yếu là giữ gìn thân thể. Tấm thân của ông quan hệ 

đến cả nhà, cha ông đã ra ngoại quốc rồi. Trong nhà ông còn có mẹ, cậu 

em thứ hai và cô em gái nhỏ đều trông cậy vào ông. Nếu ông chẳng biết 

thận  trọng  giữ  thân,  cả  nhà  sẽ  nguy  lắm.  Xét  theo  tánh  cách  của  ông, 

cũng  trọn  chẳng  đến  nỗi  dâm  đãng,  nhưng  trong  vòng  vợ  chồng  cũng 

nên  điều  độ,  chớ  nên  mặc  sức  tham  ưa  khoái  lạc.  Đối  với  những  điều 

kỵ húy trong Thọ Khang Bảo Giám, hãy nên suy xét kỹ càng, ghi nhớ. 

Cũng nên bảo Sư Thiệu đọc kỹ, ngõ hầu được sống hạnh phúc đến già, 

cùng được sống lâu, khỏe mạnh. 

Những  kẻ  thanh  xuân  ở  góa  trong  cõi  đời  cũng  như  những  người 

cưới vợ chưa được mấy chốc vợ đã chết, mười phần hết tám chín là do 

chẳng  biết  tự  thận  trọng  đến  nỗi  uổng  mạng!  Há  có  phải  mỗi  trường 

hợp đều do bổn mạng từ lúc sanh ra đã như thế ư? Nếu La Tế Đồng148, 

thương  nhân  X…  và  đứa  con  của  thương  gia  Y…  đọc  kỹ  Thọ  Khang 

Bảo Giám, đã biết rành rẽ những điều kỵ húy, há có chuyện bị chết ngay 

ư? Quang thương bọn họ vô tri, nên mới đặc biệt biên tập sách này   (đã 

 in năm vạn cuốn). Sợ ông nghĩ “ta chẳng đến nỗi phạm tà dâm, cần gì phải 

đọc sách ấy!” Vậy là sai lầm quá đỗi rồi! Hoàng đế Đồng Trị149 cũng do 

bệnh chưa lành mà ân ái nên phải chết. 

Chuyện này quả thật là đạo trọng yếu để giữ thân yên đời. Thuở xưa, 

hoàng đế còn sai viên quan truyền lệnh dùng mõ gỗ đi khắp nẻo đường 

(tức  đường  sá,  ngõ  ngách  trong  thôn  làng)  để  bảo  ban.  Nay  thì  cha  mẹ  cũng 

chẳng bảo ban con cái, đến khi con phạm phải những điều kỵ húy chết 

mất  rồi,  chỉ  biết  gào  khóc,  há  chẳng  đáng  buồn  quá  sức  ư?  Tôi  có  tình 

thâm giao với cha ông, mẹ ông mà vợ chồng ông lại quy y [với tôi], tôi 

xem vợ chồng ông như con cái vậy. Vì thế mới nói lôi thôi như thế này. 

Những vị thiện tri thức khác quyết chẳng nói đến chuyện này, chẳng biết 

ông có nghĩ lời Quang là đúng hay không? Những điều khác đã có trong 

148 Theo lời tựa sách Thọ Khang Bảo Giám, La Tế Đồng bịnh nặng đã lâu, uống thuốc mãi 

chẳng lành, phát phẫn thề không uống thuốc nữa, sống được thì sống, hễ chết đành chịu! Vợ 

chí thành cầu nguyện, thề ăn chay suốt đời, ông ta đang bệnh ngặt nghèo liền chuyển biến, 

khỏe  mạnh  dần  dần.  Do  chưa  bình  phục  hoàn  toàn  mà  đã  ăn  nằm  với  vợ  nên  bệnh  lại  trở 

nặng, mới ngoài bốn mươi đã chết. Tổ Ấn Quang ân hận đã không răn nhắc ông ta về chuyện 

này bèn tận lực in cuốn Thọ Khang Bảo Giám để răn nhắc mọi người. 

149 Đồng Trị, tên thật là Ái Tân Giác La Tải Thuần (1856-1874), con của vua Hàm Phong 

và Từ Hy Thái Hậu, lên ngôi vua lúc mới năm tuổi, tuy mang tiếng là Từ Hy thái hậu buông 

rèm  nhiếp  chánh,  nhưng  thật  ra  vua  không  có  quyền  hành  thực  tế  nào.  Đêm  xuống,  vua 

thường mặc thường phục cùng mấy gã thái giám thân cận, lén trốn ra khỏi cung, lê la trong 

các chốn ăn chơi để nhậu nhẹt, đánh bạc, vui thú với bọn kỹ nữ. Chánh sử chép vua mất vì 

bệnh đậu mùa; nhưng theo dã sử, vua chết vì bị bệnh hoa liễu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 229 of 327

kinh  điển,  nên  Quang  chẳng  cần  phải  nói  nữa!  (Ngày  mồng  Hai  tháng  Hai 

 năm Kỷ Tỵ - 1929) 

388. Thư trả lời cư sĩ Châu Thọ Siêu 

Sao  ông  chẳng  hiểu  đạo  lý  đến  mức  như  thế?  Bệnh  mắt  phát  sanh, 

chẳng  biết  sám  hối  hết  thảy  ác  nghiệp  trong  đời  trước,  đời  này,  lại  đổ 

thừa vì ăn chay! Vậy thì người ăn mặn trọn chẳng có ai bị bệnh mắt ư? 

Ông nghĩ ăn chay là thiện hay là ác? Nếu nói ăn chay là ác thì ăn mặn là 

thiện, vậy thì trộm cướp giết người cũng là thiện, so với kẻ ăn mặn càng 

thiện hơn nhiều! Nếu bảo ăn chay là thiện, thì làm thiện trọn chẳng có lẽ 

nào  đâm  ra  bị  ác  báo!  Kẻ  gặp  phải  ác  báo  chính  là  do  ác  nghiệp  đời 

trước,  do  niệm  Phật  ăn  chay  mà  chuyển  được  đại  khổ  thành  tiểu  khổ. 

Đối với điều này chẳng sanh lòng kinh sợ lại sanh oán hờn, há có phải là 

bậc quân tử “vui biết mạng trời, cảnh nghịch xảy đến bèn thuận chịu” ư? 

Ông  chỉ  nên  chí  thành  khẩn  thiết  niệm  Phật,  quyết  định  ăn  chay.  Dẫu 

khổ sở gấp vạn lần so với bệnh mắt, cũng chẳng ăn thịt hết thảy chúng 

sanh.  Giữ  được  tấm  lòng  như  thế,  xử  sự  như  thế,  chắc  chắn  sẽ  nghiệp 

tiêu, mắt sáng, tâm địa mở mang, chẳng giống những kẻ hồ đồ vô tri vô 

thức chẳng biết tốt - xấu! 

Ông  không  thấy  kinh  Kim  Cang  đã  dạy:   “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

 nhân thọ trì kinh này bị người khác khinh rẻ là vì tội nghiệp của người 

 ấy trong đời trước đáng đọa ác đạo. Do đời này bị người khác khinh rẻ 

 nên tội nghiệp trong đời trước liền bị tiêu diệt, sẽ đắc Vô Thượng Chánh 

 Đẳng  Chánh  Giác”   đó  ư?  Tội  của  người  ấy  đáng  đọa  địa  ngục  do  trì 

kinh mà chỉ bị người khác khinh rẻ, tội đọa địa ngục thảy đều tiêu diệt, 

trong  vị  lai  còn  được  thành  Phật  đạo!  Điều  ấy  do  chính  kim  khẩu  của 

đức Phật nói ra. Ông hoàn toàn chẳng hiểu rõ đạo lý chánh đáng trong 

thế gian nên vừa gặp nghịch cảnh bèn sanh oán hờn, còn đổ tội cho ăn 

chay, đáng gọi là “uổng công đọc sách thánh hiền!” 

Niệm Phật lấy chí thành làm chủ. Nếu chí thành sẽ chẳng bị tán loạn 

cho  lắm;  hãy  nên  dùng  phương  pháp  vừa  niệm  vừa  nghe.  Lần  chuỗi 

chẳng qua để ngừa giải đãi, nếu lần chuỗi gây trở ngại thì chẳng cần phải 

lần. Vừa niệm vừa nghe so ra tốt hơn niệm theo hơi thở. Hãy nên nói là 

Tùy Tức (niệm theo hơi thở), chớ nên gọi là Sổ Tức (đếm hơi thở). Cách 

vừa niệm vừa nghe trong Văn Sao của Quang sợ ông chẳng khéo dùng 

được,  vậy  thì  chỉ  niệm  cho  rõ  ràng,  rành  mạch,  nghe  cho  rõ  ràng,  rành 

mạch là được rồi! Chỉ y theo lời tôi, quyết chẳng bị lầm lẫn. Nếu y theo 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 230 of 327

ngu kiến của chính mình, tôi sẽ tuyệt giao, chẳng cần phải gọi Quang là 

thầy nữa! 

389. Thư trả lời Đông Xá Tây Khách 

Lăng Nghiêm có gì mà chẳng nên nghiên cứu, nhưng phải lấy Tịnh 

Độ làm chủ thì hết thảy kinh đều nêu tỏ được lợi ích của Tịnh Độ. Phần 

mở đầu của kinh Lăng Nghiêm gạn hỏi cái tâm khó khăn như thế ấy, cho 

nên biết chúng sanh đời Mạt vẫn muốn dùng Thiền để giải quyết đại sự 

sẽ  tự  lầm,  lầm  người  lớn  lắm!  Huống  chi  hai  mươi  lăm  pháp  Viên 

Thông,  xếp  [pháp  Viên  Thông  của]  ngài  Thế  Chí  trước  [pháp  Viên 

Thông của] đức Quán Âm, [ngụ ý] đề cao, lấy Tịnh Độ làm pháp chánh 

yếu lớn lao lắm! Trong phần giảng rõ về cảnh Ngũ Ấm Ma, [kinh dạy] 

người  phá  được  hai  ấm  Sắc  và  Thọ  vẫn  còn  có  chuyện  bị  ma  dựa.  Đủ 

thấy dùng tự lực để liễu sanh tử khó khăn, nương Phật lực để liễu sanh 

tử dễ dàng. Nghiên cứu được như vậy thì lợi ích lớn lao. 

Phàm  khi  nghiên  cứu,  ắt  phải  lắng  lòng,  bặt  suy  nghĩ,  ngưng  thần 

đọc  kỹ  như  người  vào  đảo  báu  lớn,  ắt  sẽ  có  sở  đắc.  Nếu  giống  như  đi 

đường vội vã chỉ mong cho lẹ, hận chẳng thể vừa coi là xong, thì chẳng 

những không hiểu được nghĩa kinh, mà đâm ra lâu ngày còn mắc bệnh, 

thậm chí tổn khí, thổ huyết v.v… Kẻ khéo được lợi ích, không gì chẳng 

có ích. Kẻ cam chịu tổn hại, không gì chẳng tổn hại. Kinh Lăng Nghiêm 

quả  thật  là  kinh  điển  mầu  nhiệm  để  hoằng  dương  Tịnh  tông,  nhưng  kẻ 

chưa  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  thường  do  Lăng  Nghiêm  mà  ngược  ngạo 

khinh miệt pháp môn Tịnh Độ! Đấy gọi là  “người nhân thấy là nhân, kẻ 

 trí thấy là trí”,  do chính mình chưa đủ chánh nhãn, cứ dùng ý kiến của 

chính mình để hiểu kinh mà ra! 

390. Thư trả lời cư sĩ Diệp Chỉ Phân (thư thứ nhất) 

Con  người  sống  trong  thế  gian  thọ  -  yểu,  cùng  quẫn  -  hanh  thông, 

đều  do  nhân  đời  trước  gây  nên.  Nhưng  kẻ  đại  thiện  hay  đại  ác  cũng 

chuyển họa thành phước, chuyển phước thành họa, đủ mọi loại bất đồng! 

Vì thế, thánh hiền đều chú ý nơi tu trì, Phật pháp cũng chú trọng nơi sám 

hối!  Hễ  sám  hối  “tánh  khiên”  (lỗi  lầm  nơi  tâm  tánh),  tu  sửa  đức  mình, 

thì hết thảy sự thọ dụng đều chẳng phải do túc nghiệp cảm thành như cũ 

nữa.  Hãy  nên  đọc  kỹ  thiên  Lập  Mạng  của  Viên  Liễu  Phàm  [trong  sách 

Liễu  Phàm  Tứ  Huấn]  sẽ  biết  rõ!  Há  phải  chỉ  có  họa  -  phước  do  chính 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 231 of 327

mình  chuyển  biến,  mà  ngay  cả  thánh  hay  phàm  cũng  do  chính  mình 

chuyển biến. Hiểu rõ điều này, sẽ dốc sức nơi một pháp “làm thánh, liễu 

sanh tử”. Nếu không, dẫu cho đại hiếu tôn kính cha mẹ, là kẻ cực hiếu 

dưỡng  trong  thế  gian,  phú  quý,  học  vấn  trùm  lấp  cõi  đời,  vẫn  chỉ  là 

huyễn tướng trống rỗng phù hoa biến hiện trong cơn huyễn mộng! Sau 

khi đã hiện xong, nào còn có dấu tích thật sự để được nữa ư? Như vậy 

thì  phàm  là  công  danh,  con  cái,  học  vấn,  danh  dự,  rốt  cuộc  trọn  chẳng 

liên can gì đến chuyện sanh tử cả! 

Các hạ chỉ nên chí thành niệm Phật, niệm Quán Thế Âm, có con cái 

hay không đâu cần phải nghĩ tới! Em trai ông có con, dẫu ông không có, 

tổ tiên há tuyệt chẳng có người nối dõi ư? Những đứa con giết cha giết 

mẹ trong hiện thời, cha mẹ chúng trong thuở ấy có bao giờ chẳng xem 

chúng là kẻ nối dòng tiếp dõi đâu? Đang trong thời thế này, các hạ tuổi 

đã năm mươi, mà vẫn than thở “dòng trưởng không có con cái!” Những 

kẻ bị con giết chết chắc là chết rồi vẫn vui vẻ nghĩ “ta còn có con, chẳng 

đến nỗi phải tiếc nuối gì” ư? Nay gởi cho ông một gói gồm An Sĩ Toàn 

Thư và các loại sách, xin hãy đọc kỹ, chắc sẽ chẳng đến nỗi mong tưởng 

những cảnh hư huyễn, phù hoa đã qua trong thế gian. 

Lệnh  lang  tuy  thông  minh,  ôm  tấm  lòng  lo  toan  cho  nước,  cho 

dân,  tiếc  là  hoàn  toàn  chưa  nghe  đạo,  những  gì  anh  ta  bôn  tẩu  hô  hào 

chẳng  qua  là  thuận  theo  trào  lưu  quấy  rối  mù  quáng  đến  nỗi  tử  vong. 

Nếu anh ta biết loạn lạc sở dĩ dấy lên là vì chẳng dốc sức nơi giáo dục 

trong  gia  đình  và  nhân  quả  báo  ứng,  sẽ  biến  sự  nhọc  nhằn,  siêng  năng 

tẩy chay hàng hóa của Nhật Bản thành [nhọc nhằn siêng năng] áp dụng 

đạo căn bản để mưu toan bình trị thì người như vậy sẽ trở thành học trò 

của thánh hiền, chẳng uổng chỉ mang xuông tâm chí hào hiệp mà thôi! 

Thông minh đâm ra bị thông minh gây lầm lẫn, đáng thương như thế đó! 

Các hạ coi Quang là thiện tri thức, tuy Quang chẳng đáng là thiện tri 

thức, nhưng chẳng thể không dùng lời lẽ ý tứ của một thiện tri thức để 

thưa trình lên các hạ hòng chẳng thiếu sót [tình quen biết]. Nếu các hạ 

vẫn chẳng nguôi lòng cầu con, xin trước hết hãy tiết dục để thân thể của 

chính mình được khỏe mạnh, hòng làm cái gốc sanh thành con cái, tích 

âm đức nhằm xoay chuyển lòng trời, trì danh hiệu Phật để tạo lợi ích cho 

khắp cả ta lẫn người. Lại khuyên lệnh phu nhân cũng nên giữ tấm lòng 

như thế, xử sự như thế, lại còn phải lễ bái, cúng dường, xưng niệm Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Nếu tâm kiền thành, ắt sẽ sanh được đứa con làm rạng 

rỡ thanh danh gia đình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 232 of 327

Phẩm Phổ Môn có dạy:  “Nếu có nữ nhân muốn cầu con trai, lễ bái 

 cúng dường Quán Thế Âm Bồ Tát, liền sanh con trai phước đức trí huệ. 

 Nếu  muốn  cầu  con  gái,  liền  sanh  con  gái  đoan  chánh  có  phước  tướng, 

 đã gieo trồng gốc đức từ đời trước, được mọi người yêu kính” . Các hạ 

muốn  cầu  có  con  nối  dõi,  hãy  nên  theo  phương  pháp  Quang  vừa  mới 

nói để cầu thì không khi nào chẳng cầu được! Nếu không, dẫu có sanh 

được con, chắc là khó thể bảo đảm nó chẳng bị hãm trong những trào lưu 

[cực  đoan,  quá  khích],  đến  nỗi  đi  theo  con  đường  đại  nghịch  vậy!  Viết 

ra những điều này để xin ông hãy sáng suốt suy xét. Trong tháng Chín, 

chắc  chắn  Quang  sẽ  diệt  tung  tích,  chẳng  muốn  đem  ảnh  chụp  làm  gai 

mắt khắp mọi người, cho nên chẳng gởi. Nếu y theo lời Quang nói chính 

là thấy được lòng Quang, chứ tướng xấu sờ sờ há đáng nhắc đến ư? 

391. Thư trả lời cư sĩ Diệp Chỉ Phân (thư thứ hai) 

Lá thư trước đã gởi đi hôm Mười Sáu. Đọc thư ông, khôn ngăn bật 

cười! Chẳng thể tiết dục, gấp muốn có con! Chẳng biết cái gốc để sanh 

con là ở chỗ bồi dưỡng thân thể và âm đức! Chẳng tiết dục thì tinh loãng 

chẳng  thể  đậu  thai.  Dẫu  có  đậu  thai,  sanh  được  con,  ắt  nó  cũng  sẽ  bấy 

bớt, khó khôn lớn được! Nếu muốn sanh được đứa con tốt lành có thể kế 

thừa thanh danh của gia đình thì phải đoạn dục một năm, hoặc nửa năm, 

ngõ  hầu  thân  thể  mạnh  mẽ,  tinh  thần  sung  túc,  đợi  cho  vợ  sạch  kinh 

nguyệt rồi mới chung đụng một phen, liền có thể đậu thai. Từ đấy vĩnh 

viễn chấm dứt ân ái thì đứa con sanh ra nhất định mũm mĩm, đầy đặn, 

tánh  tình  lương  thiện,  chắc  chắn  không  có  những  bệnh  lên  sởi,  trái  rạ 

v.v… và chẳng lo nó không lâu sau sẽ chết. 

Với ác nghiệp đời trước, hãy chí tâm sám hối, kiền thành tụng kinh, 

sẽ tự có thể tiêu diệt. Há nên tin tưởng Thọ Sanh Kinh150, sanh vào năm 

nào  đó  sẽ  phải  trả  nợ  chừng  đó  tiền  thọ  sanh.  Đấy  là  kinh  do  Tăng  sĩ 

chuyên làm kinh sám bịa ra, sao ông lại tin đó là thật? Cần biết rằng: Từ 

vô lượng kiếp đến nay, do tham - sân - si tạo giết - trộm - dâm, đã kết 

oán nghiệp vô lượng vô biên; hãy nên phát tâm đại Bồ Đề tự lợi, lợi tha, 

chí thành niệm Phật, tụng kinh để mong tiêu diệt. Cũng như dùng công 

150  Đây  là  một  loại  ngụy  kinh,  theo  đó  mỗi  người  sanh  ra  đều  thiếu  một  khoản  tiền  ở  Âm 

Phủ để được đi đầu thai. Nếu không làm các “pháp sự” đốt vàng mã, tiền bạc, hình nhân thế 

mạng  sẽ  bị  tổn  phước  giảm  thọ,  thậm  chí  suốt  đời  không  ngóc  đầu  lên  được!  Ngay  trong 

Phật môn miền Bắc Việt Nam hiện thời, cũng có nhiều vị hòa thượng thuộc các sơn môn lớn 

vẫn tin tưởng chuyện này và còn bày vẽ thêm những nghi thức rườm rà để làm đàn trả nợ 

Thọ Sanh! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 233 of 327

đức ấy để siêu độ cha mẹ của chính mình trong đời này, tổ tông, họ hàng 

nhiều đời, khiến họ đều được tiêu trừ ác nghiệp, tăng trưởng thiện căn, 

thoát  khỏi  đời  ác  Ngũ  Trược  này,  sanh  sang  cõi  tịnh  bảy  báu  kia,  ngõ 

hầu chẳng thẹn làm con, làm cháu của người khác, chẳng thẹn làm đệ tử 

Phật. 

Ông hỏi kinh nào tốt nhất, chẳng biết hết thảy kinh Đại Thừa đều tốt. 

Ông có thể thọ trì từng kinh một hay chăng? Nếu đã chẳng thể trì khắp, 

hãy  cứ  trì  mãi  Kim  Cang,  Tâm  Kinh,  Di  Đà  Kinh,  Đại  Bi  Chú,  không 

có loại nào chẳng tốt cả! Chỉ cần chí thành, cung kính thì công đức lớn 

lao. Nếu không, [do trì tụng] chắc sẽ có công đức nhưng có thể bị tội lỗi 

do tâm không kiền thành chắc sẽ đến nỗi trở thành khinh nhờn. Lại cần 

phải lấy việc niệm Nam Mô A Di Đà Phật làm công khóa để hằng ngày 

thường tu không gián đoạn, ấy chính là đem vạn đức hồng danh của đức 

Như  Lai  huân  tập  cái  tâm  nghiệp  thức  của  chính  mình,  lâu  ngày  chầy 

tháng, tâm sẽ tự có thể hợp với Phật và tâm hợp với đạo. 

392. Thư trả lời cư sĩ Vương Tu Bổn 

Tâm phàm phu chỗ chín thì quá chín, chỗ sống thì quá sống, chẳng 

đem  chữ  Chết  treo  trên  trán,  quyết  khó  thể  đè  nén  vọng  tưởng.  Vọng 

tưởng  đã  chẳng  thể  đè  nén  được  thì  vọng  tưởng  sẽ  thành  chủ,  bản  tâm 

thành tớ. Do vậy, bao nhiêu bậc anh hào lỗi lạc bị vọng tưởng xua đuổi 

vào  ba  ác  đạo,  vĩnh  viễn  không  có  thuở  thoát  ra,  chẳng  đáng  buồn  ư? 

Một pháp Niệm Phật là pháp thực hiện dễ dàng nhất, thành công dễ dàng 

nhất trong Phật pháp. Hết thảy các pháp đều lưu xuất từ pháp này, đều 

quy  hoàn  pháp  này.  Vì  thế  được  gọi  là   “pháp  môn  thành  tựu  lúc  đầu, 

 thành tựu lúc cuối để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành 

 Phật đạo dưới hóa độ chúng sanh”.  Xin đừng coi là thừa thãi để sau này 

còn có lúc được lợi ích. 

Trừ  in  sách  và  làm  chuyện  công  ích  ra,  Quang  đều  chẳng  cần  đến 

tiền. Do một là không có đồ chúng, hai là không nơi chốn, ba là chẳng 

thích  tích  cóp  những  vật  vô  ích.  Tuy  chưa  đến  ngày  chết,  nhưng  hằng 

ngày  thường  nghĩ  đến  lúc  chết.  Vì  thế  chẳng  giống  với  những  Tăng  sĩ 

trong  cõi  đời,  chuyên  muốn  tích  cóp  để  mong  sau  này  dùng  cho  chính 

thân mình hoặc cho con cháu dùng  (Ngày Mười Tám tháng Sáu)

393. Thư trả lời nữ cư sĩ Trần Liên Anh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 234 of 327

Pháp môn Niệm Phật giống như Như Ý bảo châu, có thể tùy ý con 

người mà mưa hết thảy báu. Chỉ cần khẩn thiết chí thành niệm Phật, sẽ 

tự  nhiên  tội  nghiệp  tiêu  trừ,  thiện  căn  tăng  trưởng,  siêu  độ  tiên  vong 

(người  đời  trước  đã  khuất  bóng)  đều  được  vãng  sanh  Tây  Phương,  sao 

chẳng thể nói là “nương theo Phật từ lực để vãng sanh Tây Phương”? 

Con lại hỏi nên tu như thế nào sẽ có thể làm cho cha mẹ được vãng 

sanh  Tây  Phương?  Con  hỏi  như  vậy  chính  là  không  hiểu  lý  quá  sức! 

Người  niệm  Phật  mỗi  ngày  sáng  tối  vẫn  cần  phải  đem  công  đức  tu  trì 

của  chính  mình  hồi  hướng  cho  Tứ  Ân  Tam  Hữu151  và  hết  thảy  chúng 

sanh  trong  pháp  giới,  huống  hồ  chẳng  thể  làm  cho  phụ  mẫu  vãng  sanh 

Tây Phương ư? Chỉ cần cung kính, chí thành đến cùng cực, lại còn phải 

phát tâm độ khắp hết thảy chúng sanh. Phàm với hết thảy những kẻ hữu 

duyên  đều  đem  pháp  này  khuyên  nhủ,  đem  công  đức  tu  trì  của  chính 

mình, công đức hồi hướng cho hết thảy chúng sanh và công đức khuyên 

người khác để hồi hướng cho cha mẹ, chắc chắn sẽ có thể làm cho cha 

mẹ được vãng sanh. Nhưng cần phải chân thật, tận lực thực hiện thì mới 

được.  Nếu  hời  hợt,  ơ  hờ,  tuy  chẳng  phải  là  không  có  lợi  ích,  nhưng  sợ 

rằng chưa chắc sẽ được vãng sanh. 

Niệm  Phật  phải  có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện  thiết  tha,  phải  cung 

kính, chí thành, phải lắng tai nghe kỹ, phải phát tâm phổ độ chúng sanh. 

Phải kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, đừng làm các điều ác, vâng 

làm các điều lành, luôn thường tự phản tỉnh. Hễ có tâm bất thiện dấy lên 

bèn lập tức tiêu diệt. Phàm có thiện tâm đều nên khiến cho nó được mở 

rộng ra. Dẫu sức chẳng làm được, tâm ấy quyết chẳng thể không sanh! 

Nói chung, lúc thường ngày phải giữ tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm 

việc tốt lành để làm pháp trị thân trị tâm. Niệm Phật như thế sẽ đáng là 

đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật,  chắc  chắn  có  thể  ở  trong  thế  giới  này  phổ 

độ những người cùng hàng thoát lìa sanh tử. Vì sao vậy? Do có thể thật 

hành, người ta sẽ dễ bị cảm hóa. Nếu không, sẽ là kẻ giả thiện, tâm hạnh 

giả dối, sẽ chẳng thể được lợi ích thật sự. 

151 Tứ Ân gọi đủ là Tứ Trọng Ân, có hai cách hiểu:

1)  Theo  Chánh  Pháp  Niệm  Xứ  Kinh,  quyển  11,  Tứ  Ân  là  “ân  cha,  ân  mẹ,  ân  Như  Lai,  ân 

thầy thuyết pháp”. 

2) Cách hiểu phổ biến hơn (được nhắc tới trong Giáo Thừa Pháp Số quyển 13, Thích Tịnh 

Độ Quần Nghi Luận, Tứ Ân Hiếu Thuận Sao và các kinh luận khác) thì Tứ Ân là “ân cha 

mẹ, ân chúng sanh, ân quốc vương (tức ân đất nước) và ân Tam Bảo”. 

Tam Hữu là tên gọi khác của Tam Giới, tức Dục Hữu, Sắc Hữu và Vô Sắc Hữu. Do có phiền 

não, vọng tưởng, sanh tử v.v.. nên gọi là Hữu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 235 of 327

Hết  thảy  chúng  sanh  do  dâm  dục  mà  sanh.  Con  phát  tâm  giữ  lòng 

Trinh tu hành, phải nỗ lực. Nếu có những thứ tình niệm ấy khởi lên, hãy 

nghĩ đến núi đao, rừng kiếm, vạc dầu, lò than, đủ mọi nỗi khổ trong địa 

ngục,  tự  nhiên  bao  nhiêu  ý  niệm  đã  dấy  lên  sẽ  lập  tức  bị  tiêu  diệt. 

Thường thấy bao nhiêu thiện nữ thoạt đầu phát tâm giữ lòng trong trắng 

chẳng  xuất  giá,  sau  đấy  do  tình  niệm  phát  khởi,  chẳng  thể  kìm  mình 

được, liền cùng kẻ khác làm chuyện cẩu thả. Nhưng hễ đã không gìn giữ 

một  lần,  sẽ  như  nước  xoáy  thủng  đê,  từ  đấy  chảy  tràn  lan,  vĩnh  viễn 

chẳng thể quay về chánh đạo được, thật đáng đau tiếc! Hãy nên tự châm 

chước,  có  thể  giữ  được  thì  giữ  chắc  đến  tột  cùng.  Nếu  không,  xuất  giá 

theo chồng chính là cương thường do thiên địa thánh nhân và con người 

đã lập ra, cố nhiên chẳng phải là không nên. 

Giữ  lòng  Trinh  mà  giữ  được  tốt  đẹp  thì  tốt  hơn  đi  lấy  chồng,  nào 

phải chỉ tốt đẹp hơn trăm ngàn vạn lần! Không giữ được lòng Trinh vẹn 

toàn thì lại còn thua lấy chồng cả trăm ngàn vạn lần, bởi lẽ nam nữ lập 

gia đình chính là giềng mối của con người trong trời đất, nam nữ chung 

chạ bừa bãi chính là hành vi của súc sanh! Súc sanh chẳng biết lý, chẳng 

biết luân thường. Con người biết lý, biết luân thường, mà vẫn muốn làm 

chuyện chung chạ bừa bãi, quả thật chẳng bằng súc sanh! Cậu của con 

đã thờ ta làm thầy, nói con có thiện căn muốn giữ lòng Trinh, ta không 

phá cái tâm giữ lòng Trinh của con, chỉ sợ con có đầu không đuôi, đâm 

ra  mắc  tội  với  trời  đất,  cha  mẹ,  Phật,  Bồ  Tát.  Vì  thế,  ta  khôn  ngăn  dài 

dòng một phen. 

Lại  nữa,  sao  con  không  phát  tâm  ăn  chay?  Con  thử  nghĩ  xem:  Thịt 

trên thân con mà cắt ăn thì có ăn được hay chăng? Thịt của chính mình 

chẳng thể ăn được, sao hằng ngày lại giết [loài vật] để ăn? Hết thảy sanh 

linh chẳng phải do con giết, nhưng con dùng tiền để sai người khác giết; 

sát nghiệp vẫn giống hệt! Huống chi con muốn sanh về Tây Phương, đức 

Phật lấy từ bi làm gốc. Con đã ăn thịt tức là không có tâm từ bi! Vì con 

là  người  chân  thật  tu  hành  nên  ta  mới  nói  lời  này.  Nếu  là  kẻ  hờ  hững, 

hời hợt, tuy chẳng ăn chay vẫn có thể niệm Phật, chứ không phải là kẻ 

ăn mặn chẳng được niệm Phật. Chẳng thể không biết [điều này]. Những 

điều  khác  không  cần  giảng  giải,  con  chỉ  đọc  kỹ  Văn  Sao  thì  mọi  mối 

nghi đều tháo gỡ. 

Quang bận việc đến cùng cực, chớ nên thường gởi thư đến. Dẫu có 

nói  gì  đi  nữa,  cũng  chẳng  ngoài  những  ý  đã  nói  trong  Văn  Sao.  Phật 

pháp quảng đại, dẫu Đăng Địa Bồ Tát152 cũng chẳng thể biết hết được! 

152 Hàng Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 236 of 327

Nhưng muốn được lợi ích thật sự thì chỉ có một câu  “Nam-mô A Di Đà 

 Phật”  này là có thể thoát khỏi sanh tử, chứng Niết Bàn, viên thành Phật 

đạo.  Chúng  ta  là  phàm  phu  hạ  căn,  chẳng  làm  theo  pháp  môn  cực  đơn 

giản  thì  chỉ  có  thể  trở  thành  gieo  thiện  căn  mà  thôi;  muốn  liễu  sanh  tử 

ngay trong đời này, có mộng cũng mơ chẳng được! Con có thể y theo lời 

ta nói thì đáng gọi là Liên Anh. Nếu không, tuy mang tên Liên Anh, chỉ 

sợ thành rừng tội mà thôi!  (Ngày Mười Bảy tháng Tư) 

394. Thư trả lời cư sĩ Trầm Thọ Nhân 

Nhận được thư, biết ông tu trì tinh ròng, siêng năng, chú trọng khiết 

tịnh, cung kính, tôi vui mừng, an ủi đến tột bậc. Phàm người tu hành ắt 

phải  lấy  niệm  Phật  làm  Chánh  Hạnh,  lấy  trì  chú,  tụng  kinh  và  làm  các 

chuyện lợi ích làm Trợ Hạnh. Chánh - Trợ cùng hành sẽ như thuận nước 

căng  buồm  trong  biển  khổ  sanh  tử  này,  mau  được  vào  biển  Tát  Bà 

Nhã153 (Nhất Thiết Trí). Nếu chẳng sanh lòng tin phát nguyện cầu sanh 

Tây  Phương;  cứ  niệm  Phật,  trì  chú  v.v…  hờ  hững  thì  đều  chỉ  thành 

phước  báo  cho  đời  sau  mà  thôi!  Pháp  môn  Tịnh  Độ  thông  trên  thấu 

dưới: Kẻ sắp đọa A Tỳ mà niệm Phật còn được vãng sanh; bậc đã chứng 

Đẳng  Giác  vẫn  phải  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  để  mong  viên 

mãn Phật Quả. Đừng vì Mật Tông có nghĩa “thành Phật ngay trong thân 

này” mà bỏ mặc vãng sanh Tây Phương không bàn tới nữa thì mất mát 

lớn lao thay! 

Trì chú cố nhiên nên kiền thành, khiết tịnh, niệm Phật cũng phải kiền 

thành,  khiết  tịnh,  nhưng  tận  tâm  tận  lực  là  được  rồi.  Nếu  nói:  “Như  kẻ 

đại phú quý lập riêng Phật đường, những kẻ khác đều không có phần tu 

hành”, có lý ấy hay chăng? Ông tên là Kính Thời, tên tự là Thọ Nhân154, 

hãy lấy pháp môn Niệm Phật để truyền trao cho quyến thuộc, khiến họ 

sanh lòng tin phát nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Nếu có thể 

chí  thành  niệm  Phật,  tự  nhiên  nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  thân  tâm  an  lạc, 

sao lại chỉ biết nể sợ, trọn chẳng biết dùng Phật pháp để chỉ dẫn? Như 

vậy mà còn gọi là phát tâm Bồ Đề, tự lợi, lợi tha được ư? Quyến thuộc 

như thế, người ngoài cũng như thế. Phàm kẻ nào không bảo ban được thì 

đành thôi; kẻ nào bảo ban được, ắt phải khuyên lơn, khích lệ. Công đức 

153 Tát Bà Nhã (Sarvajña), còn phiên là Tát Vân Nhiên, Tát Bà Nhã Đa, dịch là Nhất Thiết 

Trí. Hàm nghĩa: Trí biết rõ hết thảy các tướng trong ngoài của các pháp, tức trí rốt ráo của 

đức Phật

154  Thọ  Nhân  (授人)  là  truyền  trao  cho  người  khác  nên  Tổ  mới  dạy:   “Hãy  lấy  pháp  môn 

 Niệm Phật để truyền trao cho quyến thuộc”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 237 of 327

ấy lớn lắm. 

Hiện thời, thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống, trọn không có lúc 

nào ngưng dứt. Ấy là do hết thảy chúng sanh đồng phận ác nghiệp chiêu 

cảm! Trong ác nghiệp chỉ có giết chóc là nhiều nhất, chỉ có giết chóc là 

thảm khốc nhất. Muốn cho thế đạo thái bình, nhân dân yên vui, ắt mọi 

người phải kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, ăn chay, niệm Phật thì mới là 

lời bàn luận giải quyết từ căn bản. 

Ông đã phát tâm niệm Phật lại kiêm trì chú, theo đúng lý nên ăn chay 

trường. Nếu nói “phải thù tiếp bên ngoài, khó được như pháp”, thì trong 

lúc  thù  tiếp  phải  quyền  biến  theo  phương  tiện,  nhưng  trong  những  lúc 

ta có thể làm chủ được thì trọn chớ nên vẫn ăn thịt hết thảy chúng sanh 

y như cũ. Dẫu trong lúc thù tiếp cũng chớ nên mặc sức tham ăn thì mới 

nên; còn trong vòng quyến thuộc, hãy nên giảng bàn nhân quả, khuyên 

họ  đừng  ăn,  thì  mới  gọi  là  người  tu  hành  chân  thật.  Đừng  nói:  “Ta  tu 

hành nên ăn chay, bọn họ không tu hành, ăn mặn cũng không sao!” Nên 

biết nỗi khổ của hết thảy những con vật bị giết và nỗi khổ phải trả báo 

trong tương lai. Vừa thử nghĩ đến, lông trên thân đều dựng cả lên, chẳng 

những không nỡ mà còn chẳng dám nữa! 

Người niệm Phật ai nấy tùy phận, chuyên niệm Phật hiệu cũng được, 

mà kiêm thêm tụng kinh, trì chú và rộng tu vạn hạnh cũng được. Nhưng 

chớ  nên  trọn  chẳng  có  đầu  mối  thứ  tự,  ắt  phải  lấy  niệm  Phật  làm  chủ, 

làm Chánh Hạnh, những thứ khác đều là khách, là Trợ Hạnh thì tốt lắm! 

Nếu  không,  sẽ  như  rải  tiền  trong  nhà,  chẳng  xỏ  thành  chuỗi,  sẽ  không 

thọ dụng được! Cũng giống như vào biển thiếu kim chỉ nam, chẳng có gì 

để nương theo. 

Thờ tượng Phật, Bồ Tát thì tượng vẽ hay tượng khắc đều được. Chỉ 

cần  coi  tượng  ấy  như  đức  Phật  thật  sự,  tự  nhiên  sẽ  được  phước,  được 

huệ.  Nếu  vẫn  coi  là  giấy,  gỗ  v.v…  ắt  sẽ  tổn  phước,  giảm  thọ.  Nay  gởi 

cho ông một bộ Văn Sao vừa mới in và một bộ Quán Kinh Sớ của ngài 

Thiện Đạo. Ngài Thiện Đạo chính là hóa thân của Phật Di Đà, Ngài dạy 

chuyên  tu;  phần  khẩn  yếu  nhất  là  phần  chú  giải  chương  Thượng  Phẩm 

Thượng Sanh, xin hãy đọc kỹ! 

395. Thư trả lời cư sĩ Long Trừng Triệt 

Ngày  Hai  Mươi  Chín  tháng  trước,  tôi  đã  bảo  Hoằng  Hóa  Xã  gởi 

mười  bốn  gói  kinh  sách,  đã  nhận  được  hay  chưa?  Đấy  không  phải  là 

sách của Hoằng Hóa Xã [biếu tặng] mà do Quang dùng tiền thỉnh bảo họ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 238 of 327

gởi đi. Quang một mực hễ cần thỉnh sách để tặng cho người khác bèn bỏ 

tiền ra, trả theo giá bán [của Hoằng Hóa Xã], một là để người nhận hóa 

đơn  thỉnh  sách  khỏi  vì  Quang  mà  làm  điều  sai  trái,  hai  là  có  thể  tùy  ý 

thỉnh  bao  nhiêu  cũng  được,  không  ai  dám  sanh  ý  kiến  hiềm  nghi.  Do 

Quang  chẳng  dám  tùy  ý  [lấy  sách;  hễ  cần  bao  nhiêu  sách]  tôi  trả  tiền 

[chừng đó], thì hai đằng đều không trở ngại. Hiện thời tôi nghĩ mình đã 

chết, đã không còn tích cóp nữa. Nếu muốn thỉnh thêm, hãy nên tiếp xúc 

thẳng với Hoằng Hóa Xã, Quang chẳng cần phải dính vào đấy. 

Lao  Sơn  chính  là  chỗ  Hám  Sơn  đại  sư  hoằng  hóa.  Trần  Phi  Thanh 

muốn sửa chùa, cầm bản sao bộ Niên Phổ của đại sư đến cậy tôi ấn loát 

lưu thông, Quang gởi thư cho các thư viện hỏi tìm bản sớ giải bộ Niên 

Phổ, họ đều không có. Sau này nghe nói ở chùa Gia Hưng tại Bắc Kinh 

giữ được trọn vẹn bộ sách, liền cậy người thỉnh về sao ra để in. Vì thế, 

gởi đến cho ông hai gói. Ngài Hám Sơn có công lớn đối với Phật pháp, 

có công lớn đối với xã tắc nhà Minh. Nếu Sư chẳng bị đày xuống Quảng 

Đông, do cười nói mà dứt được đại loạn vừa mới manh nha bao lần thì 

[nước nhà thuở ấy] thật nguy ngập còn hơn trứng chồng vậy. Trong bài 

Lục Vịnh Tụng, Quang đã nêu đại lược những điểm quan trọng, sự việc 

[được thành tựu hay không] là do người có lòng. 

Đầu  tháng  này,  Đường  Đào  Dung  gởi  thư  đến  xin  đặt  pháp  danh 

cho ba người. Trong số ấy có ông Trương Huân Đống tự hào về tài văn 

chương,  tự  cảm  thấy  khắp  cả  vùng  Vu  Hồ  chỉ  có  mình  ta  tài  cao.  Ông 

Đường nói với ông ta về nhân quả, ông ta chẳng tin. Ông Đường bảo ông 

Trương đọc Văn Sao, [ông Trương] đọc mấy thiên liền cầu ông Đường 

xin  quy  y  giùm,  nhưng  đối  với  chuyện  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh  vẫn 

chưa chịu hoàn toàn cắm đầu tin theo. Nếu ông ta đọc đến bức thư gởi 

cho Cố Hiển Vi, chắc sẽ chẳng dám không cắm đầu tin theo! Ông Đường 

xin  được  đến  núi  ở  mấy  tháng  vào  năm  sau,  Quang  chẳng  chấp  nhận; 

dẫu  có  đến  cũng  chỉ  được  ở  mấy  ngày  rồi  đi.  Người  này  do  cư  sĩ  tiến 

dẫn, so ra là hạng nam tử chí hướng còn hời hợt, ơ hờ, nhưng còn chân 

thật, thiết tha; huống chi anh ta lại còn là người Hồi Hồi nữa!  (Ngày Mười 

 Chín tháng Đông năm Canh Thìn, tức năm Dân Quốc 29 - 1940)

396. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ nhất) 

Nhận được thư, biết lệnh kế từ155 niệm Phật sanh Tây, khôn ngăn vui 

vẻ, an ủi. Con người có sống ắt phải có chết; chết mà chẳng được vãng 

155 Lệnh kế từ: Tiếng gọi tỏ vẻ tôn kính mẹ kế của người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 239 of 327

sanh thì nỗi khổ trong vị lai làm sao có thể diễn tả được! Nay cụ đã được 

sanh về Tịnh Độ, đáng bảo là  “người cực phú quý trong thế gian cũng 

 khó thể sánh bằng trong muôn một,  chẳng sống uổng chết phí”  vậy! Tôi 

sửa đổi tiểu truyện của cụ đôi chút. Quang là một ông Tăng chỉ biết cơm 

cháo,  kính  cẩn  vâng  giữ  quy  củ  đã  thành  lập  của  Phật,  của  Tổ,  khuyên 

người khác niệm Phật cầu sanh Tây Phương, sao lại gọi Quang là Thái 

Sơn, Bắc Đẩu của Tịnh Tông đương thời? Chỉ nên thuật rõ sự việc [vãng 

sanh  của  lệnh  kế  từ]  là  được  rồi,  chớ  nên  khen  ngợi  sáo  rỗng  quá  lố! 

Mấy  hôm  trước,  khoản  tiền  in  sách  do  cư  sĩ  quyên  cúng  là  năm  mươi 

đồng và khoản tiền hương kính của lệnh muội Thang Huệ Chánh là hai 

mươi  bốn  đồng  đã  được  lệnh  tỷ  trượng156  Địch  Am  đưa  cho,  tôi  đều 

nhận được cả rồi, đừng lo. Tôi quên mất địa chỉ của Bạch Vân Am ở chỗ 

nào, vì thế nhờ Địch Am chuyển thay. 

397. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ hai) 

Người  già  nên  lấy  niệm  Phật  làm  Chánh  Hạnh.  Chép  kinh  phải  chí 

thành,  cung  kính,  chẳng  cẩu  thả  một  nét  bút  nào.  Lại  cần  phải  giảo 

chánh, đối chiếu tường tận, chẳng để cho sai sót. Nếu có sai sót, hãy nên 

chép  chữ  khác,  chớ  nên  bôi  sửa,  viết  thêm  vào,  để  lâu  ngày  khỏi  bị  kẻ 

tánh tình cẩu thả bỏ sót mất. Chép một câu liền đối chiếu một câu; chép 

một  hàng,  đối  chiếu  một  hàng.  Chép  xong  một  trang  thì  lại  đối  chiếu 

tường tận [cả trang] hai ba lượt thì mới có thể không bị sai sót. Nếu bị 

sai sót mà chẳng muốn chép lại cả trang thì đánh dấu chữ sai, viết chữ 

đúng vào bên cạnh; ngàn vạn phần chớ nên xóa sửa, giậm thêm nét. Chữ 

ông  không  đẹp  lắm,  không  cần  phải  chép  Hoa  Nghiêm  nữa.  Do  chữ 

không  đẹp  lắm,  người  đời  sau  sẽ  chẳng  rất  chú  trọng,  nhất  tâm  niệm 

Phật còn hay hơn! 

Nếu niệm Phật có vọng tưởng thì nên vận tâm lắng nghe. Từng câu, 

từng  chữ  đều  phải  nghe  cho  rõ  ràng,  bất  luận  niệm  lớn  tiếng  hay  nhỏ 

tiếng  hoặc  niệm  thầm  trong  tâm  đều  phải  nghe  cho  rõ  ràng.  Lâu  ngày 

chầy  tháng,  tâm  tự  quy  nhất.  Chương  Đại  Thế  Chí  Viên  Thông  trong 

kinh Lăng Nghiêm có câu : “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc 

 Tam Ma Địa, ấy là bậc nhất” , đấy chính là pháp lắng tai nghe kỹ vậy. 

Hãy nên y theo đó mà niệm sẽ chẳng đến nỗi vọng tưởng tơi bời y như 

cũ!  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Giêng) 

156 Lệnh tỷ trượng: Tiếng gọi tỏ vẻ tôn kính anh rể người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 240 of 327

398. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ ba) 

Thư nhận được đầy đủ, trước đây do đất Hỗ (Thượng Hải) chưa yên 

ổn chẳng tiện gởi ngay; về sau lại ngờ rằng bệnh viện có thể đã chuyển 

đi nơi khác, cho nên mới chần chừ đến hôm nay. Nay gởi tổng cộng sáu 

gói  sách:  Bốn  gói  sách  cư  sĩ  tự  giữ,  một  gói  chuyển  giùm  cho  Phương 

Huệ Uyên, một gói giao thẳng cho cư sĩ Địch Am. Mùa Hè năm nay có 

thể  nói  là  nóng  nực  hiếm  thấy,  hiện  thời  lại  bị  hạn  hán,  cuộc  sống  của 

người dân thật đáng xót thương! Chẳng phải là thiên tai thì cũng là nhân 

họa, hai thứ ấy thường hay giáng xuống cùng một lúc! Đang trong thời 

thế  này,  tốt  nhất  chỉ  nên  sốt  sắng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Ngoài  ra,  không  lập  được  cách  nào  khác  nữa  đâu!  May  là  cả  nhà  cư  sĩ 

vẫn yên vui, càng phải nên niệm Phật để mong thoát lìa. 

Trước  đây,  tôi  đã  nghe  người  ta  nói  ngài  Đế  Nhàn  bị  bệnh,  đã  nhờ 

Mã Khế Tây hỏi thăm, ông ta nói: “Sau [khi nhận được thư thầy] không 

lâu, con sang thăm, vẫn thấy [ngài Đế Nhàn] yên vui”. Nay nhận được 

thư của cư sĩ mới biết Ngài đã bị bệnh hơn tháng, như vậy là sau khi Khế 

Tây  đến  thăm  xong  Ngài  mới  ngã  bệnh.  Ngài  Đế  Nhàn  quả  thật  là  cột 

trụ trong pháp môn, nếu có chuyện gì bất trắc thì Phật pháp sẽ không có 

người chống đỡ. Quang ở đất Tô cũng khá bận bịu, đợi in xong dăm ba 

bộ  sách  sẽ  rời  Ngô  Môn  rồi  chỉ  niệm  Phật  đợi  chết  mà  thôi!  (Ngày  Hai 

 Mươi Bảy tháng Sáu)

399. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ tư) 

Nhận được thư, biết ông thân tâm yên vui, tâm lợi người ngày càng 

tăng  tấn,  khôn  ngăn  mừng  rỡ,  an  ủi.  Quang  tính  hôm  Hai  Mươi  Ba  sẽ 

xuống núi, trưa hôm Hai Mươi Bốn sẽ đến Công Đức Lâm, nhờ ông báo 

tin  cho  bọn  họ:  Trước  Ngọ  ngày  Hai  Mươi  Bốn  tôi  sẽ  đến  Công  Đức 

Lâm, trở về ngay trong bữa ấy, họ cũng chẳng cần phải đến đấy từ hôm 

trước.  Bởi  lẽ  mấy  người  đến  từ  hôm  trước,  nghỉ  tại  Ninh  Ba  chẳng 

những  tốn  nhiều  tiền  mà  cũng  bất  tiện!  Hiện  thời  là  tình  thế  hoạn  nạn, 

xin hãy bảo lệnh lang Chí Cần và cô con dâu hằng ngày phải niệm thánh 

hiệu Quán Thế Âm bao nhiêu đó câu để phòng ngừa tai họa. Năm ngoái, 

lệnh tức157 đã miễn cưỡng quy y ở Cư Sĩ Lâm, chẳng biết vẫn còn có thể 

miễn cưỡng tu trì hay chăng? Đầu mùa Thu năm nay, khi chuyện in sách 

đã  kết  thúc  xong  xuôi,  trong  khoảng  tháng  Tám,  tháng  Chín,  Quang  sẽ 

157 Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng con dâu người khác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 241 of 327

diệt tung tích, ẩn náu lâu dài để khỏi phải quanh năm suốt tháng bận bịu 

vì kẻ khác, đâm ra lỡ làng đại sự sanh Tây của chính mình. Trong tháng 

Sáu vẫn trở về núi ở cho hết Hè, tháng Bảy xuống núi, không trở về nữa. 

Tháng Tám, tháng Chín liền ở ẩn để vĩnh viễn không qua lại giao thiệp 

với hết thảy mọi người! 



400. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ năm) 

Thư trước chắc ông đã nhận được rồi. Ông nói vọng niệm quá nhiều 

là vì ông cứ một mực ứng phó ngoại duyên, đến nỗi trong lòng tạp niệm 

tưng bừng diễn ra. Hãy nên nghĩ mình sắp chết, tưởng sắp đọa địa ngục, 

nhất  tâm  niệm  Phật  thì  vọng  niệm  sẽ  liền  tiêu  diệt,  chứ  không  phải  vì 

thông thuộc kinh hay không! 

Ông nói đến Phổ Lợi Phật Thất (Phật Thất Lợi Ích Rộng Khắp), đem 

kinh biếu tặng, ấy chính là dùng kinh Phật để siêu độ cô hồn, há nên nói 

“mắc  tội  khinh  mạn”?  Chuyện  ấy  đem  so  với  chuyện  hồi  hướng  công 

đức cho chính mình càng lớn hơn nữa. Nếu không có chuyện gì, người ta 

chẳng cầu xin mà chính mình cứ cưỡng tặng cho người ta, người ta vẫn 

chẳng  để  ý  thì  quả  thật  mắc  tội  khinh  mạn  Phật  pháp.  Lệnh  muội  biết 

chữ, thông hiểu văn lý, có thể làm cho chồng và con cô ta đều cùng sanh 

lòng tin thì công đức ấy chẳng thể nghĩ bàn. Há nên lầm lẫn muốn trở về 

Nam để mong gặp mặt Quang? Bởi lẽ, gặp mặt Quang có ích chi đâu? 

Nếu cô ta có thể y theo Gia Ngôn Lục để tự hành, dạy người, sẽ hơn gặp 

mặt Quang nhiều lắm! 

Người tu hành phải tu cả “nội công” lẫn “ngoại công”. Ông một mực 

dùng nhiều phương cách giúp sức cho những hành động tốt lành, ấy là 

“ngoại  công”.  Nhất  tâm  niệm  Phật  chính  là  “nội  công”.  Ngoại  công  là 

Trợ Hạnh, nội công là Chánh Hạnh. Chánh - Trợ cùng hành, lợi ích thật 

lớn!  Nhưng  người  đã  tới  tuổi  năm  mươi,  tháng  ngày  chẳng  còn  mấy, 

cố nhiên nên đặc biệt chú trọng nội công, bớt làm ngoại công, ngõ hầu 

chẳng đến nỗi bị những hành động tốt lành xoay chuyển, rốt cuộc vẫn ở 

trong Sa Bà! 



401. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ sáu) 

Chúng sanh tập khí quá sâu, muốn làm cho họ thay đổi thật chẳng dễ 

dàng.  Cơ  duyên  niệm  Phật  của  vợ  chồng  Tử  Cần  vẫn  chưa  chín  muồi, 

chớ  nên  miễn  cưỡng!  Cư  sĩ  đã  lập  cách  huân  tập,  chắc  dần  dần  họ  sẽ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 242 of 327

sanh lòng tin. Một phụ nữ ở Tào Hành Trấn thuộc vùng phụ cận Thượng 

Hải mỗi khi niệm Phật liền bị mẹ chồng chửi mắng, ngăn cấm, cô ấy vẫn 

chẳng thay đổi. Lâu ngày mẹ chồng cũng niệm Phật, cũng quy y. Nay thì 

bà  cụ  còn  tinh  tấn  hơn  con  dâu  nữa!  Xin  ông  hãy  từ  từ,  đừng  sanh  ưu 

phiền. 

Lý tức là Lý Tánh, tức là Phật Tánh mà Phật và chúng sanh đều sẵn 

có.  Tánh  ấy  có  đủ  hết  thảy  công  đức.  Sự  chính  là  tu  trì  và  đoạn  Hoặc 

chứng  Chân  v.v…  Do  trong  tự  tánh  sẵn  đủ  những  công  đức  ấy  nên  tu 

đến  mức  cùng  cực  sẽ  xứng  tánh  hiển  hiện.  Do  vậy,  gọi  là  “lý  sự  viên 

dung”. Nếu chỉ biết bản tánh sẵn đủ, chẳng tu trì thêm thì đến tột cùng 

đời vị lai cũng chẳng thể đích thân chứng được lý “tánh sẵn đủ” ấy. Đó 

gọi là “chấp Lý phế Sự, Lý cũng chẳng viên”. Vì thế, người tu hành hễ 

đã ngộ được lý “tánh sẵn đủ”, ắt phải thiết thực tu trì. 

Phương pháp tu trì chỉ có trì danh niệm Phật thật là bậc nhất. Vì thế, 

hãy nên chuyên chú nơi tín nguyện trì danh. Lại còn lấy “đừng làm các 

điều ác, vâng làm các điều lành” làm Trợ Hạnh, lợi ích sẽ lớn lao.  “Hồ 

 đến, Hồ hiện”  nghĩa là tâm như gương sáng, gương vốn rỗng lặng, trọn 

chẳng có một vật gì, nhưng lại tùy theo cảm mà ứng. Người Hồ đến thì 

trong gương liền hiện bóng người Hồ, người Hán đến [gương cũng hiện 

bóng người Hán] giống như thế. Ngồi ngay ngắn niệm Thật Tướng chính 

là  nhất  tâm  chuyên  chú  nơi  Chân  Như  Phật  Tánh  bất  sanh  bất  diệt  để 

mong  triệt  ngộ,  thật  chứng.  Loại  công  phu  này  thật  chẳng  dễ  dàng  đạt 

được;  nếu  chẳng  hiểu  rõ  lý,  chắc  sẽ  khởi  ma  sự,  bất  tất  phải  dùng  loại 

công phu này!  (Viết dưới đèn hôm Mười Bốn tháng Ba) 

402. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ bảy)

Cổ nhân nói:  “Đại nhân bất xướng du ngôn”  (Người lớn chẳng nói 

chơi).  Cư  sĩ  do  thấy  pháp  sư  Tịnh  Ải  xả  thân  mà  khởi  lòng  cảm  mộ, 

nhưng nhất tâm niệm Phật thì được; chứ nếu hơi nẩy sanh ý tưởng muốn 

bắt  chước  Tịnh  Ải  thì  không  được.  Do  bậc  đại  sĩ  ấy  vốn  là  Pháp  Thân 

đại sĩ, trọn chẳng có Thân Kiến và các Phiền Hoặc, chẳng qua thị hiện 

sanh  trong  thế  gian  nhằm  hóa  độ  chúng  sanh,  hiện  cái  thân  do  cha  mẹ 

sanh ra này để thực hiện sự giáo hóa, bọn nghiệp lực phàm phu chúng ta 

chẳng thể bắt chước được đâu! Điều chúng ta nên dốc sức chính là sanh 

lòng tin chân thật, phát nguyện thiết tha, dùng lòng chí thành khẩn thiết 

để trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 243 of 327

Kỳ  hạn  vãng  sanh  mặc  cho  duyên  trễ  hay  sớm,  chớ  nên  khởi  tâm 

mong  ngóng  được  vãng  sanh  ngay!  [Bởi  lẽ],  sợ  rằng  do  tâm  [mong 

ngóng]  ấy  cố  kết  nhưng  tâm  [hành  nhân]  chưa  thật  sự  tương  ứng  với 

Phật,  các  ma  sự  ắt  sẽ  dấy  lên.  Viễn  Phàm  chỉ  sợ  cư  sĩ  đã  quyết  định 

mang cái tâm ấy, hãy nên cực lực khuyên giải, cũng là thiên chức đáng 

nên trọn hết của kẻ làm con. Xin từ nay về sau tâm đừng nghĩ tưởng tới 

những thứ ngôn luận ấy cũng như bảo với con cái [điều mong ngóng ấy] 

để lòng họ khỏi phải lo âu! 

403. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ tám) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  ông  kèm  theo  thư  của  Chí  Phạm,  biết  sở 

học  vẫn  tiến  bộ,  đạo  tâm  càng  thêm  kiên  cố,  an  ủi  lắm!  Tử  Cần  chữa 

bệnh  thì  đối  với  những  căn  bệnh  do  oán  nghiệp  khó  lành,  hãy  nên  dạy 

bệnh nhân xưng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm và khuyên họ kiêng giết, 

bảo vệ sanh mạng, yêu tiếc sanh mạng loài vật. Chẳng những bệnh nhân 

được hưởng sự tốt lành “tiêu nghiệp, khỏi bệnh”, mà y đạo của Tử Cần 

cũng sẽ nhờ đấy ngày càng phát đạt. Gần đây Tây Y hễ thấy bệnh nhân 

ăn  chay  bị  bệnh  liền  thường  khuyên  họ  nên  ngã  mặn,  bảo  ăn  thịt  giàu 

chất  bổ,  chẳng  biết  gây  trở  ngại  cho  phép  dinh  dưỡng,  lại  còn  kết  oán 

nghiệp  nữa!  Thư  của  Chí  Phạm  kính  gởi  trả  lại  theo  thư  này,  xin  hãy 

thâu nhận. 

404. Thư trả lời cư sĩ Phương Thánh Chiếu (thư thứ chín) 

Thư nhận được đầy đủ, ngài Đế Nhàn qua đời đích xác là vãng sanh. 

Cảnh  tượng  lúc  Ngài  mất  vẫn  chưa  đến  mức  kinh  thiên  động  địa,  vì 

[Ngài dành] thời gian giảng thuyết nhiều, thời gian chuyên dụng công tu 

Tịnh  nghiệp  ít  ỏi.  Nếu  là  thường  nhân  thì  rất  chẳng  dễ  được  như  vậy; 

chứ với ngài Đế Nhàn thì [cảnh tượng lúc vãng sanh] như thế vẫn chưa 

xứng với thân phận. Ngài Đế Nhàn đã mất rồi, dưới tòa của Ngài pháp 

tướng đông đảo như rừng. Đối với các vị pháp tử biết mạng [của sư Đế 

Nhàn], Quang đều chẳng dám mong theo kịp. Trong thư ông nói hai cây 

trụ lớn của Phật giáo đã gãy một, chỉ còn mình Quang đảm đương, [nói 

như  vậy]  chính  là  chẳng  biết  Quang  chỉ  là  một  ông  Tăng  tầm  thường 

nuốt  cơm  húp  cháo  mà  thôi!  Do  được  ngài  Đế  Nhàn  chẳng  chê  bỏ 

Quang là phường vô tích sự nên mới giao du ba mươi mấy năm. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 244 of 327

Đối  với  chuyện  thù  tiếp  theo  thói  thường,  Quang  nhất  loạt  chẳng 

làm  theo,  chỉ  hồi  hướng  cho  Sư  suốt  một  thất  trong  khóa  tụng  sáng  tối 

để trọn hết tấm lòng tôi mà thôi! Ông nói lệnh thân hữu muốn quy y, sao 

không  đến  quy  y  với  bậc  dựng  cao  tràng  pháp  gần  đấy,  mà  lại  bỏ  gần 

tìm  xa,  chọn  một  ông  Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo  để  quy  y  vậy?  Dẫu  nói 

ông ta cố ý phát nguyện muốn quy y với Quang, nhưng nếu thuận tiện sẽ 

đến đất Tô thì tốt lắm; chứ còn đặc biệt đến đất Tô để quy y thì cố nhiên 

chẳng  bằng  gởi  thư  cầu  xin  [quy  y]  sẽ  thuận  tiện  cho  cả  đôi  bên.  Còn 

như nói cư sĩ đích thân đi cùng ông ta đến đây, tôi nào dám đảm đương? 

Phàm mọi chuyện đều phải nên càng giản lược, càng ít việc càng hay. 

[Tịnh  Độ]  Thập  Yếu  đã  sắp  chữ  xong,  chẳng  bao  lâu  nữa  sẽ  in  ra. 

Ước chừng cuối tháng Tám sẽ có thể in thành sách. Hiện thời đang sắp 

chữ  cuốn  Phật  Học  Cứu  Kiếp  Biên.  Sách  này  do  cư  sĩ  Phan  Đối  Phù 

thỉnh cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh biên tập. Sắp chữ cuốn này xong sẽ sắp chữ bộ 

Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Thanh Lương, Cửu Hoa, Nga Mi Chí sẽ được 

sắp chữ sau. Năm trước tới đất Tô là vì Phổ Đà Chí chưa xong; do vậy 

lại sắp chữ mấy loại sách, nay vẫn còn năm bộ sách này. Đến khi cả năm 

bộ hoàn tất rồi, tôi sẽ ở ẩn, niệm Phật hiệu cho nhiều để mong lâm chung 

chẳng đến nỗi tay chân cuống quýt, bị người khác chê cười! 

405. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ nhất) 

Tiên Thiên lẫn Hậu Thiên đều suy nhược thì hãy nên chú trọng khéo 

bảo dưỡng. Nếu muốn dựa vào thức ăn để bồi bổ thì người ăn chay nên 

ăn nhiều lúa mạch. Sức [bồi bổ] của lúa mạch cao hơn sức bổ dưỡng của 

gạo không biết mấy lần. Quang ăn ròng mì thì tinh thần tráng kiện, khí 

lực sung túc, tiếng nói to rõ. Ăn gạo chỉ no bụng, chứ không có hiệu quả 

như  thế.  So  với  sâm,  lúa  mạch  có  sức  bổ  dưỡng  còn  cao  hơn  gấp  mấy 

lần. Kẻ có tiền uống sâm là vì không biết dùng tiền nên làm chuyện hao 

phí ấy, chứ không phải là [nhân sâm] thật sự có thể bồi bổ con người. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 245 of 327

Thêm  nữa,  dầu  mè  Đại  Ma158  cũng  bổ  dưỡng  cho  con  người;  dầu 

mè Tiểu Ma do bị chưng cho đặc sánh lại nên sức bổ dưỡng mất đi một 

nửa! Con người chỉ biết quý mùi hương, chứ thật ra đấy là mùi của dầu 

bị  cháy!  Hạt  sen,  Quế  Viên,  Hồng  Táo,  Khiếm  Thực,  Ý  Mễ159  đều  có 

thể dùng để bồi bổ. Há cứ phải cần tới huyết nhục mới bồi bổ được ư? 

Nói  chung,  sức  bổ  dưỡng  đều  chẳng  lớn  bằng  lúa  mạch.  Nếu  chẳng  ăn 

được thì hãy nên ăn kèm, lâu ngày sẽ tự biết, mà cũng cảm thấy ăn ngon 

miệng được. Bài kệ về chuyện ăn trứng gà do kẻ dối trá bịa ra, chớ nên 

tin theo! 

Trong  pháp  bảo  dưỡng  [thân  thể]  thì  thứ  nhất  là  quả  dục  (ít  ham 

muốn). Nếu chẳng biết tốt - xấu, mặc lòng phóng đãng, kỳ hạn chết sẽ 

đến,  tiên  đan  cũng  chẳng  linh  nghiệm!  Dẫu  không  phóng  đãng  thì  đối 

với  vợ  trong  nhà,  cũng  phải  nên  nói  rõ  nguyên  do  bảo  dưỡng  thân  thể, 

tạm  ngưng  ân  ái  một  hai  năm.  Nếu  không,  hoặc  nửa  năm  mới  gần  gũi 


158 Nguyên văn “ma du” tức là dầu mè, do cách chế biến khác biệt mà chia thành hai loại: 

1) Đại Ma (dầu chưa tinh chế): Tức hạt mè đem ép lấy dầu bằng cối đá, loại bỏ xác mè. Loại 

dầu này có mùi thơm rất nhẹ, màu nhạt, gần như trong suốt, chủ yếu dùng để làm bánh. 

2)  Tiểu  Ma  (dầu  mè  tinh  chế,  còn  gọi  là  Hương  Du):  Mè  được  xay  bằng  máy  nên  xác  mè 

gần như vụn nát. Dầu ép ra có chứa nhiều tạp chất (nhất là xác mè), nên phải tinh luyện bằng 

cách chưng nước nóng: Dầu mè thô được đổ vào một nồi đựng nước nóng 80 độ C để váng 

dầu nổi lên mặt nước, tạp chất chìm xuống đáy. Gạn lấy váng dầu ấy rồi tiếp tục đun nhẹ cho 

nước bốc hơi, dầu đặc lại. Loại dầu này rất thơm, màu sắc gần từ vàng trong cho đến vàng 

sậm, thường dùng để xào nấu. 

159  Quế  Viên  (Dimocarpus  Longan)  còn  gọi  là  Long  Nhãn,  Á  Lệ  Chi,  hay  Yến  Noãn.  Vị 

thuốc Nhãn Nhục chính là phần thịt của loại nhãn này. 

Hồng  Táo  (Ziziphus  Jujuba):  Ta  thường  gọi  là  “táo  Tàu”,  để  phân  biệt  với  táo  Tây  (bôm, 

apple).  Trái  to  nhất  bằng  ngón  chân  cái,  khi  chín  ngả  dần  sang  màu  đỏ  nâu.  Thường  được 

phơi khô để dùng trong các toa thuốc bổ của Đông Y với tên gọi là Đại Táo. Nhân của hạt 

táo này cũng được dùng để làm thuốc. 

Khiếm Thực (Euryale Ferox Salisb), còn gọi là Kê Đầu, là một loại thực vật thuộc họ Súng 

(có sách giảng Khiếm Thực chính là củ Súng, nhưng căn cứ trên hình chụp và miêu tả, nó 

chỉ giống với hoa Súng bên ta, chứ không hoàn toàn tương đồng). Phần củ thường mập ngắn, 

có rễ trắng, lá có hình thuôn tròn, màu xanh đậm, mặt dưới màu tía, nổi gân rất rõ, gần như 

hình trái tim, nổi trên mặt nước chứ không vươn khỏi mặt nước như lá sen. Kích thước của 

lá khá to, có lá to đến 1m30. Hoa sắc tía, thường nở vào khoảng Hạ - Thu, chỉ nở vào ban 

đêm, mỗi búp hoa có bốn cánh đài, rất nhiều cánh hoa, trông từa tựa như hoa Súng, nhưng 

đẹp hơn. Phần làm thuốc chính là phần củ. Đông Y cho rằng Khiếm Thực có tác dụng bồi 

bổ thận tạng, khiến cho tinh dịch đậm đặc hơn, bổ tỳ, chống tiêu chảy. Vị thuốc này chủ yếu 

dùng chữa các chứng bịnh di tinh, hoạt tinh, bạch đái, tỳ hư, đi tiểu lắt nhắt v.v…. 

Ý Mễ chính là Ý Dĩ (Coix Lacryma-jobi) là một loại cỏ, lá như lá cỏ tranh, có nhiều hạt nhỏ, 

màu trắng. Hạt Ý Dĩ thường được tin là có tác dụng bồi bổ bao tử, lợi tiểu, trị bệnh phong 

thấp, nhức gân, giải nhiệt v.v… Nó thường được nấu chung với Long Nhãn, Phổ (Thổ) Tai, 

sương  sa  (rau  câu)  v.v…  thành  một  món  giải  nhiệt  thường  được  biết  với  tên  gọi  Sâm  Bổ 

Lượng. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 246 of 327

một lần, hoặc một quý (ba tháng) mới gần gũi một lần. Nếu ngày ngày 

ăn nằm thì tinh tủy khô kiệt, làm sao không chết cho được? Người tiết 

dục  sanh  ra  con  cái  thân  thể  mạnh  mẽ,  ít  bệnh,  dễ  thành  người.  Kẻ  đa 

dục hoặc chẳng thể sanh con do tinh lỏng, chẳng thể thụ thai. Dẫu có thể 

sanh ra con, chắc sẽ chết yểu. Dẫu cho chẳng chết yểu, cũng tàn tật, yếu 

đuối, không nên cơm cháo gì! Không biết ông đã cưới vợ hay chưa? Nếu 

chưa cưới, hãy nên thong thả rồi hãy cưới. Nếu đã cưới, quyết phải tạm 

thời đừng ở cùng một phòng để mong thân thể bình phục. Đấy lời thiết 

thực  Quang  nói  với  ông.  Ông  khéo  hiểu  được  ý  Quang  thì  sẽ  tự  được 

phước thọ miên trường, con cháu phát đạt  (Ngày mồng Sáu tháng Giêng năm 

 Dân Quốc 12 - 1923) 

406. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ hai) 

Nhận được thư, biết rõ hết thảy. Trong đời bây giờ chính là lúc ma 

vương ngoại đạo xuất thế. Nếu trong đời trước chưa gieo thiện căn chân 

thật, kẻ có tín tâm sẽ đều bị lọt lưới ma hết, do lũ ma ấy đều có những 

pháp  hiếm  lạ  quái  dị  nhất  để  mê  hoặc,  lay  động  lòng  người.  Năng  lực 

của Giang Thần Đồng là do quỷ thần dựa vào thân, chứ không phải thật 

sự là thần đồng sẵn trí hiểu biết từ lúc mới sanh ra. Trước kia, một người 

bạn  là  ông  Trương  Chi  Minh  đưa  cho  tôi  đọc  lá  thư  kêu  gọi  chấm  dứt 

chiến tranh của Giang Thần Đồng160. Tôi đã phê những chỗ không hợp 

lý  [trong  lá  thư  ấy],  sẽ  chuyển  đến  cho  ông.  Đến  khi  Quang  đã  chỉ  ra 

những khuyết điểm phi lý [trong lá thư ấy], người bạn ấy không nhắc tới 

nữa. 

Cái gì là Tông Giáo Đại Đồng Hội, gì là Thích Ca hóa thân, người 

có trí thức nghe nói sẽ biết ngay là ma vương hiển hiện chuyện lạ để mê 

hoặc  mọi  người,  cần  phải  đợi  hỏi  ai  nữa!  Những  “lão  sư”  trong  Đồng 

Thiện Xã cũng ở tại Tứ Xuyên. Phàm ai nhập hội đều phải bỏ tiền làm 

công  đức.  Đến  khi  bỏ  tiền  ra  thì  bảo  gởi  đến  Tứ  Xuyên,  [tiền  ấy]  do 

lão  sư  phân  phối.  Bất  luận  Đường  Hoán  Chương,  bất  luận  Đặng  Thiệu 

Vân161 đi nữa, đều là phường yêu ma quỷ quái, dẫn hết thảy thiện nam 

tín nữ cùng hãm vào hầm sâu tà kiến. 

Phật pháp đâu có dạy người luyện Tinh - Khí - Thần! Bất luận loại 

ngoại  đạo  nào,  hễ  bỏ  luyện  đan  vận  khí  đi  thì  chúng  không  còn  đạo  gì 

160 Xin đọc “Thư  trả lời cư sĩ Trương Bá Nham” (số 128) trong Ấn Quang Văn Sao Tăng 

Quảng Chánh Biên, quyển 2. Chi Minh là tên tự của Bá Nham. 

161 Đây là những chức sắc trong Đồng Thiện Xã hoạt động truyền giáo mạnh mẽ ở Hoa Nam 

thời ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 247 of 327

để nói nữa! Nếu người chân chánh tu [pháp ấy] thì cũng có thể kéo dài 

tuổi  thọ;  chứ  liễu  sanh  tử  thành  Phật  thì  chính  là  nói  mớ!  Bọn  họ  trọn 

chẳng  biết  sanh  tử  là  như  thế  nào,  Phật  là  như  thế  nào,  toàn  rập  khuôn 

nói  nhăng  nói  càn  để  lừa  nam  nữ  nhà  người  ta.  Nếu  là  bọn  tà  dâm  sẽ 

mượn  những  danh  từ   “Khảm  Ly  giao  cấu,  Anh  Nhi  Xá  Nữ  giao  cấu”  

v.v… để dụ những phụ nữ trẻ tuổi làm chuyện dâm ô. Lại còn coi điều 

ấy là truyền đạo; kẻ vô trí tuy bị ô nhục vẫn chẳng xem đấy là phi pháp, 

cho đó là “được truyền đạo”, chẳng giống như vợ chồng những kẻ không 

theo đạo hành dâm! Buồn thay! Sao mà người đời mê muội đến thế? 

Linh Học162 cầu cơ cũng chính là tác dụng của linh quỷ. Cũng có khi 

chân  tiên  giáng  đàn,  nhưng  trong  trăm  ngàn  trường  hợp  chỉ  được  một 

hai, còn thường thì là linh quỷ mạo danh, trọn chớ nên tưởng đó là thật! 

Trong  Văn  Sao,  Quang  cũng  đã  nói  đại  lược  rồi!  Đạo  đức  của  Giang 

Thần Đồng cũng là do cầu cơ mà có, cũng là cùng một kiểu thối tha như 

Linh  Học  Hội163.  Người  học  Phật  chớ  nên  dự  vào  loại  hội  ấy,  nhưng 

người học Phật hiện nay có bao nhiêu kẻ nương theo Phật pháp mà biết 

Phật pháp? Do vậy, hễ nghe nói những chuyện quỷ quái, lạ lùng, đặc biệt 

của bọn chúng bèn như chim kiến xúm xít, ếch nhái góp giọng gây náo 

nhiệt mà thôi! Đáng than hết sức! 

Lệnh hữu là ông Vương bị lậm ma đã sâu, ví như con chó ăn phân 

bảo  là  vô  thượng  mỹ  vị!  Ông  ta  trọn  chẳng  biết  Phật  cũng  là  vì  thiếu 

chánh tri chánh kiến, một mực như con chó tìm phân, như nhặng bu theo 

hơi  thối,  như  kiến  tìm  đến  chỗ  tanh  tưởi,  gọi  đó  là  “học  Phật”,  thật  ra 

là học ma! Những kẻ xuất gia hiện thời có bao nhiêu kẻ biết Phật pháp, 

cũng thường học luyện đan, vận khí, cầu cơ v.v… Cái thuyết “chỉ khiếu” 

(tức  chỉ  những  huyệt  quan  trọng  trên  thân  để  luyện  đan  vận  khí  –  chú 

thích của người dịch) chính là cái gốc để mê hoặc con người nhiều nhất. 

162 Linh Học (Spiritualism) là một thứ phong trào thịnh hành ở châu Âu bắt đầu từ cuối thế 

kỷ 19 tin vào sự cầu đồng (Séance), xoay bàn cơ (Ouji board) để giao tiếp với cõi Âm. Khi 

qua  Trung  Hoa,  Việt  Nam,  Nhật  Bản,  Đại  Hàn,  nó  được  pha  trộn  với  tín  ngưỡng  cầu  tiên 

giáng  đàn  (cơ  tiên,  thường  được  gọi  là  Thiện  Đàn)  để  hỏi  đạo,  xướng  họa  thơ  văn,  tạo  ra 

những giáo phái pha trộn lung tung những giáo thuyết của Tam Giáo và thường xưng là “tam 

giáo  đại  đồng,  hòa  đồng  tôn  giáo,  Phật  giáo  chánh  truyền,  cơ  phổ  độ  mới,  phổ  độ  kỳ  ba” 

v.v… 

163 Linh Học Hội nói ở đây chính là Thượng Hải Linh Học Hội, do các ông Dương Tuyền, 

Du  Phúc,  Lục  Phí  Quỳ,  Đinh  Phước  Bảo,  Nghiêm  Phục  v.v…  sáng  lập,  xuất  bản  tờ  Linh 

Học Tùng Chí để làm cơ quan tuyên truyền. Ngoài phương thức cầu cơ (phò loan) theo hình 

thức cổ truyền của Trung Hoa, họ còn áp dụng kỹ thuật cầu đồng bằng bàn xoay, lên đồng, 

và  vận  dụng  tâm  lý  học,  yêu  quái  học  (demonology),  thuật  thôi  miên,  chụp  ảnh  bóng  ma 

v.v… theo kiểu Tây Phương, nhằm nghiên cứu những hiện tượng tinh thần một cách “khoa 

học” để giải quyết những băn khoăn về thế giới bên kia. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 248 of 327

Nếu gặp phải phụ nữ trẻ tuổi, đa phần bị những kiểu cách ấy làm loạn, 

tội  ác  cực  nặng!  Tà  -  chánh,  chẳng  thể  đứng  chung;  chánh  pháp  rạng 

ngời thì tà pháp tự bị tiêu diệt! Nay dòng giống ma trọn khắp thiên hạ, 

cũng là do đồng phận ác nghiệp của chúng sanh cảm nên! 

Tịnh tọa nên đề khởi tinh thần, lắng lòng niệm Phật. Nếu chẳng đề 

khởi  tinh  thần,  hễ  tịnh  liền  ngủ  gục.  Đấy  là  căn  bệnh  chung  của  chúng 

sanh. Chuyện quyên góp tu bổ cây hương nơi đại điện của Tử Trúc Lâm 

chính là do kẻ ăn uống, nhậu nhẹt, chơi bời, cờ bạc không có vốn liếng 

nên làm chuyện ấy, mượn tiếng sửa sang Phật điện làm kế gạt tiền. Đấy 

là chủng tử A Tỳ địa ngục. Đại điện của Tử Trúc Lâm đã hoàn bị, cần 

gì phải sửa chữa? Ông hãy nên nhất tâm trì giới niệm Phật, mặc cho ma 

vương ngoại đạo hiển hiện bất cứ bản lãnh ma mãnh gì cũng đều chẳng 

quan tâm đến thì sẽ chẳng bị lũ ma lôi vào ma đảng! 

Trước tháng Sáu gởi thư đến thì được, sau tháng Sáu chớ nên gởi thư 

tới vì ông Thí Tỉnh Chi phát tâm tu bổ chùa Phạm Thiên ở Hàng Châu 

 (do Quang khuyên nhủ, phát khởi, nên Quang phải đến đó).  Đấy chính đạo tràng 

của Tề đại sư (Tư Tề Thật Hiền Tỉnh Am), tức vị tổ thứ mười một trong 

Liên  Tông.  Họ  cần  Quang  đến  đấy  để  lo  liệu  bàn  bạc.  Chưa  đầy  mười 

hay hai mươi hôm sau, lại phải tới chùa Pháp Vân ở Nam Kinh. Do chùa 

Pháp Vân được thành lập, ông [Ngụy] Mai Tôn cần Quang tới đấy, cho 

nên có thể sớm hay muộn sẽ theo Quang qua Nam Kinh. [Ở đấy] cũng 

chưa đầy mười hay hai mươi hôm, sẽ từ Nam Kinh đến Dương Châu để 

sắp xếp chuyện [ấn tống] Văn Sao. Văn Sao đã khắc xong, hễ in ra sách 

lại  sắp  chữ  riêng  bản  khác.  Đã  có  mấy  người  bạn  chịu  trách  nhiệm  in 

một vạn bộ, ước chừng nửa sau tháng Chín sẽ có thể về đến Phổ Đà. Nếu 

không,  đầu  tháng  Mười  ắt  về  đến,  do  khí  trời  chớm  lạnh,  ở  bên  ngoài 

chẳng tiện!  (Ngày Hai Mươi Mốt tháng Tư năm Dân Quốc 12 - 1923)

407. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ ba) 

“Giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận;  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

 thành;  đừng  làm  các  điều  ác;  vâng  giữ  các  điều  lành” ,  nếu  muốn  học 

Phật đạo để thoát phàm tục mà chẳng chú trọng nơi bốn câu ấy sẽ như 

cây  không  rễ  mà  mong  tươi  tốt,  như  chim  không  cánh  mà  mong  bay 

cao!  “Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  dùng  tín  nguyện  sâu,  trì  danh 

 hiệu Phật” . Phàm phu sát đất muốn liễu sanh tử ngay trong đời này nếu 

chẳng y theo bốn câu này sẽ thành “không nhân mà muốn có quả, chưa 

gieo đã mong gặt hái”, muôn vàn chẳng có lẽ ấy! Nếu toàn thân có thể 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 249 of 327

gánh vác tám câu này, chắc chắn khi còn sống có thể dự vào bậc thánh 

hiền, mất lên cõi Cực Lạc. Xin ông hãy gắng lên! 

408. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ tư) 

Nhận được thư và bưu phiếu hai mươi đồng, chẳng thất lạc, xin ông 

hãy yên tâm. Tôi quả thật muốn cho mọi người xem bài sớ [kêu gọi tu 

bổ]  ao  phóng  sanh  rồi  sẽ  sanh  lòng  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn  chay, 

niệm Phật, chứ không phải chỉ [nhằm mục đích] quyên mộ mà thôi! Ông 

trên có mẹ già, dưới có quyến thuộc, hãy nên siêng năng dốc sức chăm 

lo cửa tiệm. Nói tới chuyện tu trì thì tùy theo thân phận của từng người. 

Nếu thân không rảnh rỗi, chỉ nên nhất tâm niệm Phật, đọc đôi chút kinh 

sách Tịnh Độ là được rồi! Vì thế chẳng cần phải đi sang nơi khác xa xôi 

để  mong  tịnh  tu.  Nhà  ông  có  cửa  tiệm,  chủ  tiệm  chẳng  ở  tại  nhà,  chắc 

người  hầu  sẽ  làm  chuyện  sai  quấy   (cờ  bạc,  ngủ  lang  v.v…)  hoặc  không 

chừng tiểu nhân sẽ thừa cơ trộm cắp. Ông đừng mang tâm cao xa, muốn 

làm vị cư sĩ đại thông gia! Chỉ nên nhất tâm niệm Phật và vào ban đêm ở 

trong nhà khuyên mẹ và quyến thuộc cùng niệm. 

Ông  biết  sanh  tử  là  chuyện  lớn,  vô  thường  mau  chóng.  Sao  chẳng 

nghĩ mẹ ta đã già, dám không dùng nhiều cách khuyên nhủ để mẹ cùng 

niệm Phật với ta, cũng như quyến thuộc đều cùng niệm Phật? Một là để 

làm  vui  lòng  mẹ,  hai  là  nếu  một  người  niệm  thì  người  chưa  sanh  lòng 

tin liền cảm thấy chẳng có hứng thú gì, nhưng do nhiều người niệm liền 

cảm  thấy  hứng  thú.  Lúc  rảnh  rỗi,  đem  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam,  những 

điều hợp với kẻ sơ cơ trong bộ Văn Sao của Quang để giảng tường tận 

cho mẹ và các quyến thuộc. Nếu mẹ có thể sanh được lòng tin cầu sanh 

Tây Phương thì hiếu thuận chi hơn! Lại xin ông đừng đến chùa X… hãy 

ở trong tiệm, trong nhà, tùy phận tùy sức tu trì thì sẽ có ích lợi, không 

gây tổn hại cho chính mình, mà còn có thể khiến cho mẹ và các quyến 

thuộc  cũng  như  những  kẻ  hầu  được  huân  tập  lâu  ngày  sẽ  dần  dần  gieo 

thiện căn. Nếu chẳng y theo lời tôi thì đối với thế gian lẫn xuất thế gian 

đều phạm lỗi ngỗ nghịch, sợ rằng lâu ngày sẽ có chuyện lo nghĩ ngoài ý 

muốn. Ông nên biết tốt - xấu, đừng mặc tình theo ý mình, không sửa đổi! 

Đối  với  hai  mươi  đồng  ông  đã  gởi,  đợi  đến  tháng  Tám  khi  Quang 

sang Kim Lăng (Nam Kinh) sẽ cầm theo để giao. Ông nói đến bà cụ ăn 

chay; ông đã đọc Văn Sao của Quang rồi đó: Nếu cụ có thể đến [Phổ Đà] 

thì  cũng  được;  không  đến  càng  tốt,  khỏi  bị  khổ  sở  và  hao  tốn  tiền  tài! 

Quán  Âm  Bồ  Tát  tùy  theo  lòng  cảm  mà  ứng  hiện  trọn  khắp  pháp  giới; 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 250 of 327

cúng dường lễ bái Ngài trong nhà cũng giống hệt như [lễ bái cúng dường 

Ngài tại Phổ Đà]. Cần gì phải đi xa đến tận Phổ Đà mới là “triều lễ” ư? 

Hãy nên đưa Tịnh Nghiệp Chỉ Nam cho bà ta xem. Pháp tắc dụng công 

niệm  Phật  trong  Văn  Sao  đã  nói  đầy  đủ.  Dẫu  gặp  mặt  Quang  thì  cũng 

chẳng qua là vẫn nói những lời ấy mà thôi, há nào có một bí quyết truyền 

dạy riêng tư nào đâu? Có bí quyết truyền dạy riêng tư tức không phải là 

Phật pháp, mà chính là ma vương ngoại đạo! 

Bọn  ma  vương  ngoại  đạo  kia  hễ  động  đến  là  cả  ngàn  cả  vạn,  đều 

do mánh lới “có bí quyết truyền dạy riêng tư” và ai muốn nhập môn thì 

trước  hết  phải  phát  lời  thề  độc  địa.  Dùng  mánh  lới  ấy  để  mê  hoặc  ngu 

phu ngu phụ cùng hãm vào hầm tri kiến lầm lạc sâu vạn trượng, không 

thể thoát ra được. Buồn thay! Phàm những ai có lòng tin đều nên nương 

theo Văn Sao để niệm Phật, sẽ liền có thể tùy duyên độ sanh vậy! 

409. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ năm) 

Tháng Mười năm ngoái, tôi đến Nam Kinh, gặp đúng lúc bạn bè là 

Ngụy Mai Tôn và Vương Ấu Nông v.v… mua đất làm đạo tràng phóng 

sanh.  Họ  bàn  bạc  vừa  xong,  Quang  liền  đưa  một  trăm  đồng  của  ông 

Đặng Khế Nhất để giúp sức. Bọn họ lôi kéo Quang làm người phát khởi, 

bảo  Quang  viết  lời  sớ,  một  là  để  quyên  mộ,  hai  là  để  khuyên  khắp  hết 

thảy mọi người kiêng giết, phóng sanh. Mai Tôn cho khắc in để phổ biến 

lưu truyền. Có ai chịu phát tâm trợ duyên thì cũng tốt. Chẳng trợ duyên 

mà  chịu  nghe  theo  lời  sớ  ấy  để  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn  chay,  niệm 

Phật  thì  cũng  tốt.  Hiện  nay  đạo  tràng  ấy  đã  hoạt  động,  đặt  tên  là  Pháp 

Vân Tự, do phỏng theo ngài Vân Thê niệm Phật phóng sanh mà đặt tên 

như vậy. 

Ông  Mai  Tôn  đã  sáu  mươi  hai  tuổi,  làm  quan  Hàn  Lâm  đời  Thanh 

trước kia, phẩm hạnh đoan chánh, ngay thẳng, từ thời Dân Quốc trở đi, 

không ra làm việc nữa. Từ năm trước sau khi quen biết với Quang rồi, 

liền  ăn  chay  trường  niệm  Phật.  Do  ông  ta  thấy  hiện  thời  nạn  đao  binh, 

nạn  thổ  phỉ,  thiên  tai  liên  tục  giáng  xuống  đều  do  sát  nghiệp  cảm  vời, 

nên  cực  lực  đề  xướng  chuyện  kiêng  giết,  phóng  sanh  để  mong  vãn  hồi 

sát  kiếp.  Pháp  Vân  Tự  hiện  đã  cất  được  năm  gian  liên  xã  và  ba  gian  ở 

bên cạnh, lại còn đào một cái ao lớn, hai cái ao nhỏ và còn có một cái 

ao  lớn  nữa  chưa  vét.  Hiện  thời  đã  dùng  tới  một  vạn  hai  ba  ngàn  đồng. 

Chuyện sửa chữa đại điện v.v… còn đợi bậc đại từ thiện có đại tài lực 

giúp cho thành tựu. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 251 of 327

Nay  gởi  cho  ông  mười  tờ  sớ.  Nếu  ai  chịu  phát  tâm  trợ  duyên  thì 

tùy theo sức của từng người mà giúp. Khoản tiền đóng góp gởi về cư sĩ 

Ngụy Mai Tôn ở xóm Cao Cang thuộc cửa Nam thành Nam Kinh thâu 

nhận.  Ông  ta  nhận  được,  sẽ  gởi  biên  lai  tới.  Cơ  sở  của  hội  ấy  đặt  tại 

Quán Âm Am ở ngõ Dương Bì, Nam Kinh, vị Trụ Trì là sư Diệu Liên, 

vị Đương Gia là Tâm Tịnh. Pháp Vân Tự cũng thỉnh hai vị ấy làm Trụ 

Trì và Đương Gia. Cụ Phùng Mộng tuổi ngoài bảy mươi chính là Phùng 

Mộng Hoa, thầy của ông Mai Tôn, đỗ Thám Hoa, hiện nay ở nhà [không 

tham chánh], chuyên đề xướng sự nghiệp từ thiện. Vương Ấu Nông cùng 

quê với Quang, thời Dân Quốc làm Đạo Đài huyện Cao Lôi tỉnh Quảng 

Đông, sau thăng làm Đạo Đài huyện Mân Hải. Nghe Tôn Văn muốn độc 

lập nên vào mùa Hè năm Dân Quốc thứ sáu (1917) liền xin nghỉ. Bàng 

Tánh Tồn làm Tri Sự mấy nơi thuộc tỉnh Thiểm Tây, con người ăn ở khá 

có hậu, tánh từ thiện. 

Pháp  Vân  Tự  chỉ  chú  trọng  niệm  Phật,  không  thế  độ,  không  phó 

pháp,  không  truyền  giới,  không  làm  kinh  sám.  Nếu  thí  chủ  đến  chùa 

niệm Phật, tham gia niệm Phật thất thì chấp nhận. Chương trình ấy đều 

do Quang lập ra. Mai Tôn hết sức muốn cho con người kiêng giết phóng 

sanh nên phàm những lời lẽ khuyên kiêng giết phóng sanh trong bộ Vân 

Thê Pháp Vựng đều tập hợp lại thành sách, đặt tên là Vân Thê Giới Sát 

Phóng  Sanh  Vựng  Lục,  đã  cho  khắc  ván  rồi!  Bài  sớ  của  Quang  cũng 

được in kèm vào đó. Khi được in ra sẽ lưu thông rộng khắp. Phòng lưu 

thông kinh sách của ông cũng nên thỉnh sách ấy về để lưu thông. Phóng 

Sanh Sớ khắc in ra xong, có một người bạn ở Sơn Đông xin đăng trên tờ 

Sơn Đông Báo  (Mai Tôn gởi thư cho biết chuyện này), một người bạn ở Bắc 

Kinh cho in lại ở Bắc Kinh. Bản khắc gỗ của Vân Thê Giới Sát Phóng 

Sanh  Vựng  Lục  được  cất  giữ  ở  Quán  Âm  Am  ngõ  Dương  Bì.  Nơi  ấy 

cũng là chỗ lưu thông kinh Phật. 

410. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ sáu) 

Lá  thư  gởi  lần  trước  chắc  ông  đã  nhận  được  rồi.  Tháng  Tám  năm 

nay  Quang  đến  Thượng  Hải.  Các  vị  Phùng  Mộng  Hoa  v.v…  muốn  lập 

thêm  một  viện  Mồ  Côi  trong  đạo  tràng  niệm  Phật  phóng  sanh  đã  tậu 

trong năm ngoái. Do trong năm ngoái lúc bọn họ tậu miếng đất ấy, nhằm 

đúng  dịp  Quang  đến  Nam  Kinh,  bọn  họ  liền  lôi  kéo  Quang  tham  dự. 

Năm  nay  bọn  họ  tính  lập  viện  Mồ  Côi,  cũng  lôi  Quang  vào  đấy.  Hôm 

trước họ đã gởi năm cuốn sổ quyên góp tới [Phổ Đà], mong Quang đứng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 252 of 327

ra  khuyên  người  trong  núi  quyên  tặng.  Quang  là  khách  sống  tại  Pháp 

Vũ, chẳng thể nhắc đến chuyện quyên mộ. Do vậy, đem gởi cho bạn bè 

ngoài  đời.  Nay  đem  một  cuốn  gởi  cho  ông,  xin  ông  cùng  với  Dương 

Chấn Nhân, Trần Đắc Lộc v.v… cùng tùy sức giúp quyên mộ và đối với 

những bạn bè có thể nói chuyện này thì cũng nên khuyên họ tùy duyên 

vui vẻ giúp đỡ. 

Nếu có thể góp thành một khoản tiền lớn thì cũng hay. Nếu không, 

ắt cũng được trên trăm đồng. Khi đóng góp kha khá sẽ từ Hạ Môn gởi 

thẳng  sang  Quảng  Nhân  Thiện  Đường  ở  ngõ  số  Một  phường  Quảng 

Nhân, đường Bắc Thành Đô, Thượng Hải  (nơi này chính là một viện từ thiện 

 do Thịnh Hạnh Tôn Cung Bảo một mình lập ra, cụ Phùng Mộng Hoa làm hội trưởng, 

 ban trù tính kế hoạch lập viện Mồ Côi được lập nơi đấy. Dư Trĩ Liên chuyên lo giữ 

 sổ  sách  kế  toán.  Người  trong  viện  từ  thiện  nhiều,  dẫu  cho  ông  ta  bận  việc,  những 

 người  khác  sẽ  đều  có  thể  thay  ông  ta  lo  liệu,  quyết  chẳng  đến  nỗi  thất  lạc),  giao 

cho tiên sinh Dư Trĩ Liên thâu nhận. Khi ông ta nhận được sẽ gởi biên 

lai. Sổ quyên góp cũng nên để trong một gói khác chung với thư gởi cho 

ông  Dư  Trĩ  Liên.  Lại  nên  gởi  cho  Quang  một  bức  thư  để  Quang  được 

biết rõ. Quang một mực chẳng muốn làm chuyện này, nay bị các cụ ấy 

lôi kéo cũng chẳng biết làm sao! Chỉ có thể tùy duyên tùy phận để giúp 

đề xướng. 

Phùng  Mộng  Hoa  tên  là  Hú,  Thám  Hoa  xuất  thân,  từng  làm  Phủ 

Đài (Tuần Phủ) tỉnh An Huy, từ thời Dân Quốc nhất quyết không tham 

chánh, chuyên lo hoạt động từ thiện. Tuổi đã tám mươi mốt, nhưng rất 

mạnh  khỏe.  Ngụy  Mai  Tôn  tên  là  Gia  Hoa,  [từng  làm  quan]  Hàn  Lâm 

[đời Thanh], từ thời Dân Quốc cũng không tham chánh, ăn chay trường 

niệm Phật. Chuyện Pháp Vân Tự hoàn toàn do ông ta lo liệu, tuổi đã sáu 

mươi  hai.  Diệp  Nhĩ  Khải  tự  là  Bá  Cao,  cũng  từng  làm  quan  Hàn  Lâm, 

cũng  ẩn  cư  niệm  Phật.  Quan  Quýnh,  tự  là  Quýnh  Chi,  làm  quan  Hội 

Thẩm ở Thượng Hải, ăn chay trường niệm Phật. Diêu Dục, tự Văn Phu, 

làm quan giám đốc Hải Quan (sở quan thuế), cũng ăn chay trường niệm 

Phật. Hoàng Khánh Lan, tự Hàm Chi, làm Đạo Doãn ở Cối Kê, cũng ăn 

chay trường niệm Phật. Vương Chấn, tự Nhất Đình, cũng ăn chay trường 

niệm Phật, không chuyện từ thiện nào ở Thượng Hải ông ta chẳng góp 

sức.  Những  vị  ấy  đều  muốn  nhân  tâm  thế  đạo  được  vãn  hồi,  nên  miệt 

mài khăng khắng tiến hành, tận tâm nơi nghĩa cử vậy! 

411. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ bảy) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 253 of 327

Nhận  được  thư,  biết  cảnh  ngộ  và  sự  lưu  thông  [kinh  sách]  gần  đây 

đều chẳng tốt đẹp. Trong lá thư trước, do ông [cho biết ông đứng ra] lưu 

thông nên tôi bảo ông thỉnh Văn Sao. Đã chẳng thể lưu thông thì không 

cần phải thỉnh, Quang há ép buộc ông làm ư? Gia Ngôn Lục được in lần 

trước sai ngoa thật nhiều, lần này sẽ đích xác, nhưng chưa được sắp chữ 

vì  cần  phải  sắp  chữ  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Chú  cho  hoàn  tất.  Bạch 

Thoại  Chú  trước  đây  vốn  được  sắp  theo  cỡ  chữ  lớn,  do  người  muốn 

thỉnh quá nhiều, không có sức để lưu thông rộng khắp, nên sắp xếp riêng 

một  bản  theo  cách  thức  ấn  loát  của  bộ  Văn  Sao  cho  đỡ  tốn  kém.  Tác 

phẩm này do một đệ tử là Hoàng Hàm Chi biên soạn, ông này chính là 

Hoàng Khánh Lan tác giả cuốn Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam. 

Sách  in  lần  trước  đã  không  còn,  in  lần  này  còn  chưa  ra  sách.  Khi 

sách được in ra sẽ gởi tới cho ông, đừng lo! Hai loại sách này đều cho 

in trước một vạn cuốn, cho làm bốn bức Chỉ Bản để mong lợi ích khắp 

hết thảy. Ông chỉ cần đọc kỹ Văn Sao, gắng sức hành điều lành trong thế 

gian, kiêm tu Tịnh nghiệp, sẽ là đệ tử thật sự của đức Phật. Nếu chẳng 

giữ khuôn phép, ăn uống, nhậu nhẹt, phóng đãng, cờ bạc, và làm đủ thứ 

âm mưu này nọ giống như gã X… thì khi còn sống đã là tội nhân trong 

vòng trời đất, chết đi sẽ làm quỷ trong ngục vua Diêm La. Chẳng những 

cô phụ ân Phật, mà còn phụ ân cha mẹ dưỡng dục nữa. Đó gọi là “sống 

uổng chết phí, vô ích cho đời, tổn hại cho mình”, chẳng đáng buồn sao? 

Nếu có thể y giáo phụng hành thì sống dự vào bậc thánh hiền, mất về cõi 

Cực Lạc, niềm vui sướng ấy không có gì ví dụ được! Ông đã coi tôi là 

thầy, tôi chẳng thể không nói kỹ càng lẽ lợi - hại, được - mất để trọn hết 

thiên chức, bổn phận của tôi. Xin ông hãy sáng suốt suy xét thì may mắn 

thay! 

412. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ tám) 

Niệm kinh mà chẳng thể nhớ được thì hãy chí thành niệm Phật. Hễ 

rảnh rỗi bèn chí thành lễ bái, lâu ngày nghiệp chướng tiêu trừ, tâm thức 

sẽ sáng suốt. Chẳng những có thể ghi nhớ mà còn dễ lãnh hội nữa. Ông 

bận bịu nhiều việc, không rảnh rỗi để xem thì hãy đọc Văn Sao và kinh 

sách Tịnh Độ Tông, chứ không cần phải đọc khắp kinh sách của những 

tông khác. Chí thành khẩn thiết niệm Phật chính là đường tắt bậc nhất để 

liễu sanh tử, chớ nên không sốt sắng! 

Bộ Văn Sao được khắc in lần này chẳng thể thỉnh để lưu thông trong 

năm nay được vì in ra sáu trăm bộ để biếu tặng thì trong một lúc chẳng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 254 of 327

thể  in  được!  Tàng  Kinh  Viện  còn  chưa  định  giá.  Thỉnh  trong  khoảng 

Xuân  -  Hạ  năm  sau  thì  được,  nhưng  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  đã  sắp 

chữ bản khác được một nửa rồi, năm nay chẳng in ra sách thì tháng Hai 

năm sau chắc chắn in được, hãy nên lưu thông sách ấy. So với bản khắc 

gỗ, sách in lần này nhiều hơn sáu bảy chục bài. Cỡ chữ và cách sắp xếp 

từng  hàng  thông  thoáng  giống  như  trong  lần  in  trước,  nhưng  mỗi  hàng 

tăng thêm năm chữ, mỗi trang dôi ra hai hàng, vẫn chia thành hai cuốn. 

Mỗi cuốn có một trăm năm mươi, sáu mươi trang, ước chừng một đồng 

sẽ thỉnh được hai bộ. Nếu muốn lưu thông, nên thỉnh nhiều sách in lần 

này sẽ đỡ tốn tiền mà dễ gởi đi. 

Như gã họ X… kia chính là ma vương thừa nguyện tái lai, phá diệt 

Phật pháp. Hắn đã đả phá bài xích hết thảy các tông, các kinh, các luận, 

chẳng  cần  hỏi  cũng  biết  hắn  là  ma  vương  ác  tặc  vào  trong  pháp  của  ta 

để phá hoại pháp ta, cần gì phải hoài nghi nữa! Ông đã nói hoài nghi thì 

biết là trong tâm ông vẫn cho rằng “những lời gã ác tặc ấy nói chắc cũng 

không sai, có thể nương theo đó để tu trì được!” Tri kiến của gã ấy hèn 

kém chẳng thể kham nổi. Ví như ác tặc tuốt đao dựng cờ, nói là “bảo vệ, 

che chở địa phương”, mà còn có kẻ đã cầu thỉnh khẩn thiết sẵn, xin được 

từ nay trở đi nương tựa vào hắn, chẳng biết hễ hắn vào nhà ta sẽ tấn công 

ta, sẽ bức đuổi ta phải bỏ nhà chạy đi. Nếu không, sẽ liền bị sát hại. Gã 

X…  nọ  chính  là  kẻ  muốn  làm  cao  nhân  bậc  nhất  trong  thiên  hạ  từ  xưa 

đến nay, cho nên mới tự xưng như thế, khiến cho những kẻ chẳng trọng 

thực hành, chuyện gì cũng đều là nói xuông, liền xúm theo như kiến bu, 

ruồi  đậu!  Đủ  thấy  người  học  Phật  hiện  thời  rất  ít  kẻ  có  chánh  tri  kiến! 

Nếu có chánh tri kiến thì gặp kẻ như vậy còn chẳng chịu ngó tới, huống 

là chịu học theo ư? Kẻ ấy tham - sân - si có thể nói là trong đời không có 

người thứ hai! Kẻ có chút tri kiến không ai chẳng thấy hắn là ác ma. 

Học trò tôi là Y… ở nơi hắn ba năm, ông ta vẫn niệm Phật. Lúc mới 

tới, gã X… cực lực quở trách không chấp nhận, ông ta bèn cực lực phản 

đối  vặn  ngược  lại,  gã  X…  ấy  chẳng  làm  sao  được,  để  mặc  cho  ông  ta 

niệm không hỏi tới nữa. Phật, Bồ Tát được thờ ở nơi hắn đều là những vị 

được tôn thờ trong tông nọ, nhưng suốt năm chẳng thắp một nén hương, 

suốt năm chẳng lễ một lần. Xem kinh cũng giống như đọc kịch bản, trọn 

chẳng cung kính. Những trước tác của cổ nhân hễ không hợp với mình 

liền bảo ngay là “thả rắm”! Đã thế, tâm tham không nhàm chán; do nhân 

duyên  khắc  toàn  bộ  Đại  Tạng  bèn  quyên  góp  tiền  tài  của  khắp  những 

người có tín tâm nhưng mù quáng. Hạng người như thế sẽ bị sét đánh. 

Nếu sét không đánh, Phật pháp sẽ bị hắn diệt mất! Biết làm sao được? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 255 of 327

413. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ chín) 

Đã gọi là người học Phật, ắt phải đôn đốc luân thường, nghiêm túc 

trọn  hết  bổn  phận  của  chính  mình,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều  lành.  Lại  còn  dùng  lòng  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, kiêng giết, bảo vệ sanh mạng, phổ độ hết thảy. Con người như 

thế  tức  là  thiện  nhân,  là  người  khéo  học  Phật,  chính  là  đệ  tử  chân  thật 

của  đức  Phật.  Như  ông  X…  ngỗ  nghịch  bất  hiếu,  ôm  lòng  hiểm  ác,  bề 

ngoài tuy học Phật, nhưng trong tâm trái nghịch Phật, người ấy nếu lúc 

sống chẳng gặp phải tai ương ngang trái, chết đi cũng nhất định sẽ đọa 

lạc,  cần  gì  phải  nhắc  tới?  Những  kinh  nghiệm  thực  tế  về  niệm  Phật  há 

chẳng thể khuất phục được lời lẽ gièm siểm của kẻ sùng bái khoa học ư? 

Sao ông không đọc Tịnh Độ Thánh Hiền Lục? Những kinh nghiệm thực 

tế  khi  lâm  chung  của  những  vị  [được  nhắc  đến  trong  bộ  sách]  ấy  nào 

cấm ai bàn luận? Người bàn luận Phật pháp hiện thời do cớ gì phải bỏ 

những kinh nghiệm thực tế ấy để rồi than thở xuông “phải chịu bó tay?” 

Đúng là ôm giữ Dạ Minh Châu, uổng công tự hận tăm tối, chẳng đáng 

buồn sao? 

Năm  ngoái,  Quán  Âm  Tụng  đã  quyên  mộ  được  tám  vạn  bộ.  Do 

đã  lâu  không  nghe  tin  tức  gì  nơi  ông,  sợ  ông  đã  thoái  chí  rồi  nên  cũng 

không  bảo  ông  đứng  ra  chịu  trách  nhiệm.  Tăng  Quảng  Văn  Sao  đã  in 

ra, còn chưa đóng bìa xong  (Tiền công sắp chữ ở Thượng Hải phải bỏ ra thêm 

 sáu trăm đồng nữa, mỗi bộ giá phải đến tám cắc. Nếu dùng Chỉ Bản đã có sẵn để 

 đúc bản kẽm thì mỗi bộ giá năm cắc. Thượng Hải đòi thêm một ngàn hai trăm đồng. 

 Quang ước tính với một vạn hai ngàn bộ sách đều định giá [mỗi bộ] là sáu cắc thì 

 người thỉnh lẫn Quang đều chẳng bị thiệt thòi. Công sắp chữ, tạo Chỉ Bản phải tốn 

 thêm bảy mươi lăm đồng nữa, cứ mỗi cuốn phải tốn thêm một cắc một xu; ở Hàng 

 Châu mỗi cuốn là tám xu, nên in ở Thượng Hải năm ngàn bộ, in ở Hàng Châu ba 

 vạn bộ).  

Trong  tháng  Tám,  Thượng  Hải  in  hai  ngàn  bộ  đã  giao  xong;  Hàng 

Châu  in  một  vạn  bộ,  ngoài  số  sách  đã  giao  cho  người  đứng  in  ra,  còn 

được ba nghìn mấy bộ để kết duyên. Vì thế, bảo họ gởi cho ông Vương 

Chửng Bang ở Hạ Môn ba mươi gói, bảo phân phát bốn gói Thọ Khang 

Bảo Giám cho các ông, ước chừng trong tháng này hay tháng sau sẽ có 

thể gởi tới. Nếu ông muốn thỉnh để lưu thông thì mỗi bộ là sáu cắc, bưu 

phí tính riêng. Nếu muốn thỉnh bao nhiêu hãy gởi thư cho biết. 

Lại  còn  có  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Gia  Ngôn  Lục,  Di  Đà  Kinh  Bạch 

Thoại Chú  (hai loại này đều [mỗi tựa sách] chỉ gồm một cuốn, ước chừng một cắc 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 256 of 327

 năm hay sáu xu [mỗi cuốn], do còn chưa sắp chữ xong nên chẳng biết số trang thật 

 sự  là  bao  nhiêu)  đều  có  thể  trong  vòng  năm  nay  hay  năm  sau  in  ra  sách. 

Gia Ngôn Lục chính là những nghĩa trọng yếu được trích từ Văn Sao rồi 

chia  môn  phân  loại,  biên  tập  riêng  thành  sách  để  xem  đọc  những  điều 

cần yếu một cách nhanh chóng. Di Đà Kinh Bạch Thoại Chú do Hoàng 

Hàm Chi biên soạn, khá rõ ràng, có lợi cho sơ cơ. Hai thứ sách này mỗi 

cuốn tôi cho làm bốn bức Chỉ Bản để mong sách được phổ cập. 

414. Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành (thư thứ mười) 

Ngày Hai Mươi Sáu tháng Tư, Quang từ Dương Châu trở về Thượng 

Hải, thấy Quế Viên (Long Nhãn) và hương được gởi đến, cám ơn lắm. 

Tuy  bản  thảo  Quán  Âm  Đại  Sĩ  Tụng  đã  được  gởi  tới,  nhưng  vẫn  cần 

phải  giảo  chánh  tường  tận  thì  mới  cho  in  được.  Sợ  rằng  năm  nay  chưa 

thể ra sách được! Sổ quyên mộ cho viện Mồ Côi cứ tùy duyên mà làm, 

quyên  được  nhiều  cũng  tốt,  quyên  ít  cũng  không  sao.  Nếu  chẳng  thể 

giúp được, cứ gởi sổ trả lại cũng không sao cả. Với hết thảy mọi chuyện, 

Quang đều tùy duyên, trọn chẳng dấy tâm phân biệt là nhiều - ít, có hay 

không. Thầy Chân Đạt bảo tôi gởi lời hỏi thăm ông. Cư sĩ Vưu Tích Âm 

còn chưa làm gì, chẳng bao lâu sẽ xuống miền Nam, vẫn chưa định được 

địa  chỉ  cư  trú.  Đợi  khi  nào  ông  ta  tiến  hành  cho  Quang  rồi,  sẽ  gởi  thơ 

đến  ông.  Đang  trong  lúc  thiên  tai  nhân  họa  liên  tiếp  giáng  xuống  này, 

hãy  nên  phát  lòng  thành  niệm  Phật  để  mong  được  che  chở,  ngõ  hầu 

chẳng  phụ  thời  khắc  tốt  đẹp  này.  Nếu  không,  sẽ  giống  như  vào  trong 

biển  cả,  đã  không  có  hoa  tiêu,  lại  không  có  kim  chỉ  nam,  muốn  chẳng 

chìm đắm há có được chăng? 

415. Thư trả lời cư sĩ Cố Đức Cốc 

Khổng  Tử  coi  “cách  vật  trí  tri”  là  cái  gốc  của  thành  ý  chánh  tâm. 

Trình - Châu hiểu lầm chữ Vật là sự vật trong thiên hạ, chẳng biết chữ 

Vật  ấy  vốn  chỉ  cho  những  tư  dục  chẳng  hợp  lẽ  trong  lòng  người,  chứ 

không phải là vật bên ngoài! Do tâm có những tư dục chẳng hợp lẽ nên 

tri kiến chẳng chánh, đúng đúng, sai sai đều chẳng thích đáng! Như gã 

yêu vợ yêu con, dẫu vợ con hắn chẳng tốt, hắn vẫn luôn cảm thấy là tốt 

đẹp.  Do  chánh  trí  bị  tư  dục  chướng  lấp  nên  trở  thành  lệch  lạc,  tà  vạy. 

Nếu trừ bỏ được lòng yêu thương [mù quáng] ấy thì những điều không 

tốt đẹp của vợ con sẽ tự nhiên biết rành thấy rõ.  “Cách vật trí tri”  (trừ 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 257 of 327

khử vật dục trong tâm để sự thấy biết được thông suốt đến tột cùng) thì 

mới có thể thành ý chánh tâm, tuy là kẻ chẳng biết một chữ nào vẫn có 

thể làm được. Nếu hiểu như Trình - Châu, “cách vật” là thúc đẩy tri thức 

của ta đến [mức thấu hiểu] tột cùng trọn hết cái lý của sự vật trong thiên 

hạ thì “trí tri” trở thành cái gốc của “cách vật”; như vậy thì trong cõi đời 

hiếm  được  mấy  ai  có  thể  “cách  vật”!  Đừng  nói  kẻ  bình  thường  chẳng 

làm được, dẫu là bậc thánh nhân cũng không thể làm được! Đã không do 

“cách  vật”  thì  thành  ý  chánh  tâm  do  đâu  mà  có?  Vì  thế,  Trình  -  Châu 

bình  thường  chỉ  nói  “chánh  tâm,  thành  ý”,  chẳng  nói  tới  “trí  tri  cách 

vật”, tức là coi cội gốc là cành nhánh, lấy cành nhánh làm cội gốc, đảo 

lộn cách thực hiện pháp “trị tâm, trị thân, trị gia, trị quốc, bình thiên hạ” 

của thánh nhân, đến nỗi thế giới loạn lạc, không có cách nào giải quyết! 

Nếu kẻ vì đất nước tâm chẳng có tư dục không hợp lẽ thì cái gốc tàn sát 

lẫn  nhau  đã  không  có;  từ  đâu  mà  còn  có  tàn  sát  chẳng  có  lúc  nào  ngơi 

nữa đây? Quang nói lời này, chẳng biết ông có cho là đúng hay không? 

Nếu ông vẫn chẳng thể hiểu rõ, xin hãy chí thành niệm Phật, sau này ắt 

sẽ chẳng thấy lời Quang là sai lầm. 

Đang bị bệnh sốt rét thì trước đây Quang có một cách trị, không ai 

chẳng được trị lành; hiện thời có một đệ tử nằm mộng thấy một cụ già 

dạy  viết  năm  chữ  Ngược  Tật  Điều  Lý  Hoàn  (瘧疾調理丸)  trên  một  tờ 

giấy  trắng.  Chừng  một  tiếng  đồng  hồ  trước  khi  bệnh  chưa  phát  ra,  hãy 

[đốt  tờ  giấy  ấy]  hòa  vào  nước  sôi,  uống  vô  liền  khỏi.  [Làm  như  vậy] 

để  kẻ  vô  tri  khỏi  vứt  bỏ  giấy  có  viết  chữ;  [cách  trị  này]  cũng  cực  linh 

nghiệm. Hãy nên nói với hết thảy mọi người. 

416. Thư trả lời cư sĩ Kim Chấn Khanh 

Mỗi  người  nhập  đạo  đều  có  thời  tiết,  nhân  duyên.  Ông  đã  do  Văn 

Sao  mà  biết  Phật  pháp,  theo  đuổi  tu  trì,  đấy  chính  là  quy  y,  chẳng  cần 

“phải làm lễ quy y thì mới là quy y”; [đừng nghĩ] không làm lễ quy y thì 

chẳng  được  gọi  là  quy  y!  Chỉ  mong  ông  theo  đuổi  đến  tận  cùng,  đừng 

thay  đổi  giữa  chừng,  đấy  chính  là  “chân  quy  y”.  Hơn  nữa,  cần  gì  phải 

mỗi ngày đảnh lễ Bất Huệ? Nếu thay vì lễ Bất Huệ, hãy lễ Phật thì đôi 

bên đều được lợi ích lớn lao! 

Chuyện  giấy  vàng  bạc  tuy  không  phát  xuất  từ  kinh  Phật,  nhưng 

nguồn  gốc  của  nó  đã  quá  lâu!  Ông  [Phạm]  Cổ  Nông  tuy  chẳng  biết 

nguồn  gốc,  nhưng  lời  ông  ta  bàn  [về  chuyện  đốt  giấy  vàng  bạc]  vốn 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 258 of 327

thuận  theo  lẽ  trời,  tình  người,  há  nên  tự  cậy  thông  minh,  chẳng  cho  là 

đúng?  Xưa  kia,  Quang  đọc  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  quên  mất  là  trong 

quyển số mấy, có hai ba trang nói tới chuyện giấy vàng bạc  (ở đây là kim 

 ngân  (giấy  vàng,  giấy  bạc))  và  đốt  quần  áo,  vật  dụng   (ở  đây  chính  là  loại  vải 

 lụa  [trong đồ mã]). Bài văn ấy do quan Trung Thư Lệnh164 Sầm Văn Bổn 

đời Đường ghi lại cuộc vấn đáp giữa thầy ông ta và một viên quỷ quan 

(quan cõi âm). Hình như người ấy là Lục Nhân Thiến165, thoạt đầu chẳng 

tin Phật và quỷ thần; sau này do làm bạn với viên quỷ quan ấy bèn tin 

164  Trung  Thư  Lệnh  là  một  chức  quan  đã  có  từ  thời  Tây  Hán.  Thoạt  đầu  chức  quan  này 

chuyên đảm trách việc quản trị, sao chép, lưu giữ hồ sơ, văn kiện của hoàng đế trong cung 

cấm,  nên  chỉ  do  các  hoạn  quan  (thái  giám)  đảm  nhiệm.  Đến  đời  Đường,  Trung  Thư  Lệnh 

trở thành một chức quan rất quan trọng, ngoài trách nhiệm quản thủ công văn, chiếu chỉ của 

hoàng đế, còn chủ trì những cuộc thảo luận quyết định chánh sách, đồng thời đóng vai trò cố 

vấn về nội trị, đối ngoại cho nhà vua. Công việc của Trung Thư Lệnh do cơ quan Trung Thư 

Tỉnh đảm nhiệm, đứng đầu bởi Tể Tướng (chức danh Tể Tướng cũng được gọi là Trung Thư 

Lệnh,  và  để  phân  biệt,  các  quan  trực  thuộc  Trung  Thư  Tỉnh  dưới  quyền  Trung  Thư  Lệnh 

được  gọi  là  Trung  Thư  Giám).  Nói  cách  khác,  Trung  Thư  Tỉnh  giống  như  một  hội  đồng 

cố vấn kiêm nhiệm nội các cho Tể Tướng. Về sau, chức vụ Trung Thư Lệnh mất dần thực 

quyền, chỉ trở thành tước vị danh dự để gia phong cho các đại thần. Đến thời Minh - Thanh, 

vai trò của Trung Thư Lệnh hoàn toàn bị thay thế bởi chức vụ Nội Các Đại Học Sĩ. 

Sầm  Văn  Bổn  (595-645),  tự  Cảnh  Nhân,  người  xứ  Nam  Dương,  nổi  tiếng  thông  minh  học 

rộng. Năm 14 tuổi, khi cha ông ta là Sầm Chi Tượng bị vu cáo không thể biện bạch được, 

ông  đích  thân  đến  dinh  quan  Tư  Lệ  thân  oan  cho  cha,  biện  bác  lưu  loát.  Quan  sai  làm  bài 

phú Hoa Sen, ông vung bút viết một mạch, khiến quan hết sức tán thưởng, hạ lệnh thả Sầm 

Chi Tượng. Cuối đời Tùy, khi Tiêu Tiễn chiếm cứ Giang Lăng, Kinh Châu, xưng vương, đã 

phong cho Sầm Văn Bổn giữ chức Trung Thư Thị Lang, chuyên đặc trách văn thư. Khi Lý 

Uyên  tấn  công  Kinh  Châu,  Sầm  Văn  Bổn  khuyên  Tiêu  Tiễn  ra  hàng.  Đến  khi  nhà  Đường 

thành  lập,  ông  được  phong  làm  Bí  Thư  Lang  rồi  thăng  dần  lên  tới  Trung  Thư  Lệnh  (Tể 

Tướng). Cùng với Lệnh Hồ Đức Phân, ông soạn bộ sử Bắc Châu Thư, được coi là bộ sử rất 

giá trị về thời Ngũ Đại. Ông làm rất nhiều thơ. Theo phần Nghệ Văn Chí trong Tân Đường 

Thư, các trước tác của ông được chép thành 60 quyển, nhưng nay đã thất lạc gần hết, chỉ còn 

lại được hai mươi bài. 

165  Theo  Thái  Bình  Quảng  Ký  và  Minh  Báo  Ký  (Pháp  Uyển  Châu  Lâm  chép  truyện  này 

theo Thái Bình Quảng Ký), Lục Nhân Thiến là người chuộng nghiên cứu Kinh học (chuyên 

nghiên  cứu  kinh  điển  Nho  gia),  không  tin  quỷ  thần,  thường  muốn  thử  xem  thật  sự  có  quỷ 

thần  hay  không,  liền  theo  học  với  một  người  khoe  là  có  pháp  thuật  thấy  được  quỷ,  nhưng 

suốt mười mấy năm vẫn chẳng thấy. Về sau, trên đường lên huyện, họ Lục gặp một vị đại 

quan, áo mũ rực rỡ, năm mươi mấy người tùy tùng, nhìn Nhân Thiến đăm đăm không nói 

năng  gì.  Gặp  nhau  mấy  lần  như  thế  trong  suốt  mười  năm.  Cuối  cùng,  viên  quan  ấy  dừng 

ngựa hỏi thăm Lục Nhân Thiến, cho biết ông ta là quỷ, tên là Thành Cảnh, làm Trưởng Sứ 

cho nước Lâm Hồ thuộc phía Bắc sông Hoàng. Mỗi tháng viên quan ấy phải suất lãnh tùy 

tùng đi chầu nhà vua ở Thái Sơn nên mới gặp được họ Lục, nay muốn cùng nhau kết bạn. 

Do Lục Nhân Thiến và Sầm Chi Tượng (cha của Sầm Văn Bổn) rất thân nên ông Sầm nhờ 

ông Lục kèm cặp Sầm Văn Bổn. Khi ấy Sầm Văn Bổn mới mười mấy tuổi. Viên quỷ quan 

được Tổ Ấn Quang nhắc đến trong bức thư này chính là Thành Cảnh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 259 of 327

tưởng, còn sai Sầm Văn Bổn bày tiệc để đãi đằng viên quan ấy và khắp 

những kẻ tùy tùng. Họ Lục hỏi: “Giữa cõi Âm và cõi Dương có thể dùng 

vật nào để trao đổi?” Viên quỷ quan nói: “Vàng, bạc, vải, lụa chúng tôi 

có thể dùng được; nhưng đồ thật chẳng bằng đồ giả! Nếu đem giấy trang 

kim dán trên giấy và dùng giấy làm the, đoạn v.v… thì sẽ có thể coi như 

là vàng và quần áo để sử dụng được”. Tôi đọc chuyện này vào mười mấy 

năm trước đây, nay chẳng nhớ ở quyển nào, thiên nào! Nếu ông đọc kỹ 

sẽ có thể thấy được. Lúc ấy nhằm đầu đời Tùy, vì lúc đó Sầm Văn Bổn 

vẫn còn đang đi học, đến đời Đường mới làm Trung Thư Lệnh. 

Tánh tình ông quá tự thị. Tuy ông Cổ Nông chưa biết xuất xứ [của 

tập tục đốt vàng mã] nhưng lời ông ta nhận định khá phù hợp với thiên 

lý nhân tình, thế mà ông vẫn chẳng cho là đúng, cứ muốn người trong cả 

nước bỏ sạch chuyện ấy. Nếu ông thật sự đề xướng, chắc sẽ bị quỷ công 

kích. Trong cõi đời có kẻ ngu chẳng biết dùng vật để biểu lộ tấm lòng, 

chuyên đốt cho nhiều thì cũng không nên. Hãy nên dùng pháp lực, tâm 

lực  để  gia  trì,  khiến  cho  ít  biến  thành  nhiều  để  thí  khắp  họ  hàng,  thân 

thuộc của chính mình và hết thảy cô hồn thì được, nhưng chớ nên [đem 

vàng mã] để cúng Phật, Bồ Tát! Há Phật, Bồ Tát thiếu thốn đồ dùng, vẫn 

cần  được  người  đời  cúng  dường  ư?  Chỉ  vì  nếu  người  đời  không  dùng 

thức ăn, hương, hoa v.v… nhằm biểu lộ tấm lòng Thành, sẽ chẳng có gì 

để thể hiện tấm lòng Thành hòng cảm Phật, Bồ Tát. Kẻ ngu không hiểu 

biết, liền dùng những thứ đó để cúng Phật; nhưng luận trên phương diện 

nhất niệm thành tâm thì cũng có công đức. Ví như đứa trẻ cúng dường 

cát cho đức Phật  (đây là chuyện tiền thân của vua A Dục)  vẫn được hưởng báo 

Thiết Luân Vương166. 

Nếu  kẻ  ngu  chẳng  biết  cầu  sanh  Tây  Phương,  dùng  nhiều  tiền  tài, 

mua  giấy  vàng  bạc  đốt  đi  để  gởi  kho  [dưới  Âm  Phủ]  thì  thật  là  si  tâm 

vọng  tưởng.  Kẻ  tục  do  cái  tâm  tự  tư  tự  lợi  muốn  tính  kế  làm  quỷ  vĩnh 

viễn, gặp phải Tăng sĩ phàm tục chẳng cần biết đúng - sai, chỉ mong có 

[ai thỉnh làm] Phật sự để xoay tiền, bèn thuận theo ý của kẻ ấy mà làm! 

Vì  thế,  thật  có  lắm  kẻ  phá  địa  ngục,  phá  huyết  hồ,  trả  tiền  thọ  sanh.167 

166 Thiết Luân Vương là một trong bốn loại Luân Vương (Kim, Ngân, Đồng, Thiết). Theo 

Đại Tỳ Bà Sa Luận và Câu Xá Luận, Thiết Luân Vương xuất hiện khi con người thọ được 

hai vạn tuổi, chỉ thống trị cõi Nam Diêm Phù Đề. Trong bốn loại Luân Vương, Thiết Luân 

Vương  công  đức  kém  nhất,  nhưng  các  vị  Luân  Vương  đều  chú  trọng  dùng  Thập  Thiện 

Nghiệp khuyến hóa nhân dân. 

167 Đây là một hình thức mê tín, xuất phát từ ngụy kinh Thọ Sanh. Theo đó, mỗi người đầu 

thai làm người đều nợ một món tiền nơi âm phủ. Nếu không đốt tiền, làm “pháp sự” cúng bái 

để trả nợ ấy sẽ suốt đời phải khốn khổ, lao đao, không ngóc đầu lên được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 260 of 327

Nhưng  quân  tử  suy  nghĩ  chẳng  ra  ngoài  địa  vị,  chỉ  nên  tự  giữ  lý  ấy  và 

trình bày cùng người hiểu rõ lý. Nếu là kẻ cố chấp không giáo hóa được, 

cũng chẳng công kích đến nỗi chuốc lấy sự oán hận của người ta để rồi 

đối  với  chính  mình,  đối  với  người,  đối  với  pháp  đều  không  có  lợi  ích. 

Nếu ông thật sự muốn quy y, hãy nên lấy lời tôi làm chuẩn. Nếu không, 

dẫu  đích  thân  đến  quy  y  thì  vẫn  là  hữu  danh  vô  thực,  làm  sao  có  tình 

thầy trò và lợi ích quy y cho được! Xin hãy sáng suốt soi xét. Quang già 

rồi  (nay đã bảy mươi mốt tuổi), tinh thần chẳng đủ, chớ nên thường gởi thư 

tới!  (Ngày mồng Bốn tháng Sáu năm Dân Quốc 19 - 1930) 

417. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên (thư thứ nhất) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Ngày  hôm  qua,  thầy  Minh  Đạo  sang  đất 

Thân (Thượng Hải), tôi bảo gởi cho ông một trăm sáu mươi đồng để cho 

xong chuyện của ông. Tuy ông quen biết Quang nhiều năm, rốt cuộc vẫn 

chẳng biết Quang làm người như thế nào! Vì thế, nay không thể nói đại 

lược cùng ông. Quang vốn là kẻ khổ não phạm hai thứ Tuyệt. “Hai thứ 

Tuyệt” là khi còn tại gia làm phận con tuyệt chẳng có người nối dõi, khi 

xuất gia làm đệ tử của người khác cũng tuyệt chẳng có người nối pháp. 

Đấy  là  hai  thứ  Tuyệt.  Nói  “khổ  não”  là  vì  những  kẻ  đọc  sách  ở  quê 

Quang cả đời chẳng nghe đến tên Phật, chỉ biết đua nhau mù quáng vâng 

giữ  những  thuyết  báng  Phật  của  Hàn  -  Âu  -  Châu  -  Trình  như  khuôn 

thước;  Quang  càng  cuồng  vọng  hơn  họ  cả  trăm  lần.  May  là  năm  mười 

mấy tuổi chán ngán vì lắm bệnh, nên sau đấy mới biết những lời người 

xưa nói chẳng đáng coi là khuôn phép  (Quang chưa theo thầy học, từ đầu đến 

 cuối  là  do  anh  dạy).  Mấy  năm  trước  đấy,  do  anh  tôi  ở  Trường  An  nên 

chẳng có dịp thuận tiện [bỏ nhà đi tu]. 

Năm  Quang  Tự  thứ  bảy  (1881),  anh  tôi  [đang]  ở  quê  nhà,  Quang 

sống ở Trường An  (nhà cách Trường An bốn trăm hai mươi dặm), bèn xuất gia 

tại núi Nam Ngũ Đài. Tiên sư cho rằng Quang vốn có của ăn của để, bèn 

nói: “Xuất gia thì được, nhưng quần áo phải tự lo”, chỉ cho Quang một 

cái áo tràng, một đôi giày, bất quá chỗ ở, cơm ăn chẳng cần phải trả tiền 

mà thôi!  (Xứ ấy lạnh buốt, những thứ nấu nướng đều tự mình phải lo).  Chưa đầy 

ba tháng, anh tôi đến tìm, muốn bắt tôi phải trở về nhà từ biệt mẹ rồi sẽ 

trở lại đi tu thì được. Quang biết là lừa gạt, nhưng theo nghĩa chẳng thể 

không về. Toàn bộ lời anh tôi nói đều là giả vờ, bởi lẽ mẹ tôi trọn chẳng 

bảo là được hay không được xuất gia. Ngày hôm sau, anh tôi bảo Quang: 

“Ai cho mày xuất gia? Mày có thể tự xuất gia được sao? Từ nay trở đi 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 261 of 327

hãy buông bỏ [ý định xuất gia] đi! Nếu không, tao nhất định sẽ quở phạt 

nặng nề”. 

Quang  chỉ  đành  gạt  anh  mình,  trở  về  nhà  ở  hơn  tám  mươi  ngày 

chẳng tìm được cơ hội. Một ngày nọ anh cả tôi sang thăm mẹ, người anh 

thứ  hai  của  tôi  phải  trông  nom  lúa  đang  phơi  ngoài  sân  vì  sợ  gà  bươi. 

Biết cơ hội đã đến, ở trong thư phòng, Quang xin một quẻ Quán Âm, có 

câu:  “Cao minh cư lộc vị, lung điểu đắc đào sanh”  (Cao minh giữ ngôi 

cả,  chim  lồng  được  thoát  thân),  bèn  lén  lấy  Tăng  bào   (Trước  kia,  anh  tôi 

 muốn sửa lại cái áo ấy, Quang nói: “Muôn phần chớ nên sửa. Nếu nhà chùa phái 

 người đến, đem nguyên vật hoàn trả thì không có chuyện gì. Nếu không, sợ bị thưa 

 kiện, sẽ bị phiền phức chẳng nhỏ”. Vì thế, còn giữ được) và hai trăm đồng trốn 

đi, đến chỗ thầy tôi, vẫn sợ anh tôi lại tìm đến, chẳng dám ở lại, ngủ một 

đêm liền đi. Thầy tôi chỉ cho một đồng tiền ngoại quốc; khi ấy người ở 

Thiểm Tây còn chưa từng được thấy. Tiệm đổi tiền không nhận, tiệm nữ 

trang đổi cho tám trăm đồng, đấy là món tiền Quang có được từ nơi thầy. 

Đến chùa Liên Hoa ở Hồ Bắc, xin nhập chúng với một nhiệm vụ 

khổ  sở  nhất   (Lo  than  củi  để  đun  nước  sôi  cho  hơn  bốn  mươi  người,  ngày  đêm 

 không ngớt. Nước phải tự đi gánh, than củi cũng phải tự gánh lấy. Còn chưa thọ giới 

 mà đã được ở [trong chùa], kể ra họ cũng từ bi lắm). Tháng Tư năm sau, thầy 

Phó  Trụ  Trì  trở  về  [quê],  Khố  Đầu  (vị  sư  coi  nhà  kho)  bị  bệnh,  Hòa 

Thượng thấy Quang thành thật, sai trông nom nhà kho, còn tiền bạc, sổ 

sách, Hòa Thượng tự lo. Lúc Quang mới xuất gia, thấy câu đối:  “Dương 

 Kỳ đăng trản minh thiên cổ, Bảo Thọ sanh khương lạt vạn niên”  (Ngọn 

đèn Dương Kỳ muôn đời sáng, gừng sống Bảo Thọ cay vạn năm) và Sa 

Di Luật Nghi nói về quả báo do lén dùng của cải Thường Trụ168, lòng rất 

kinh  sợ.  Phàm  mỗi  khi  phải  sắp  xếp  những  món  có  đường,  tay  dính 

nhằm hương vị của những món ấy đều chẳng dám dùng lưỡi để nếm ăn, 

chỉ dùng giấy lau đi mà thôi.  “Ngọn đèn Dương Kỳ” : Thiền sư Dương 

168 Trong Sa Di Luật Nghi Yếu Lược do tổ Vân Thê Liên Trì biên soạn, có đoạn văn như 

sau:  “Kinh chép: Một Sa Di ăn trộm bảy trái cây của Thường Trụ; một Sa Di khác ăn trộm 

 mấy tấm bánh của Thường Trụ; một Sa Di khác ăn trộm một chút thạch mật của Thường Trụ 

 đều đọa địa ngục. Vì thế kinh nói: Thà chặt tay, chẳng lấy của cải một cách sai trái!” 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 262 of 327

Kỳ Phương Hội169 làm Giám Viện trong hội của ngài Thạch Sương [Sở] 

Viên, ban đêm xem kinh, tự mình mua dầu riêng, chẳng dám dùng dầu 

của  Thường  Trụ  một  cách  riêng  tư.  “Gừng  sống  Bảo  Thọ” :  Động  Sơn 

Tự  Bảo  thiền  sư   (Bảo  Thọ  là  biệt  hiệu  của  Ngài)   làm  Giám  Viện  trong  hội 

của ngài Ngũ Tổ Sư Giới thiền sư. Ngũ Tổ Giới bị bệnh hàn, hay dùng 

gừng  tươi  và  đường  đỏ  nấu  thành  cao  để  thường  uống.  Thị  giả  xuống 

nhà kho xin hai món này, Giám Viện nói:  “Vật chung của Thường Trụ 

 há  nên  dùng  riêng!  Hãy  đem  tiền  ra  mua” .  Giới  thiền  sư  liền  sai  đem 

tiền  xuống  mua,  rất  mến  mộ  vị  ấy.  Về  sau,  Động  Sơn  thiếu  người  Trụ 

Trì,  có  đến  xin  Giới  thiền  sư  tiến  cử  người  Sư  nhận  biết,  Sư  Giới  nói: 

 “Gã bán gừng tươi làm được đấy”. 

Trong hai trang năm mươi bốn, năm mươi lăm của quyển Trung sách 

Thiền  Lâm  Bảo  Huấn  có  chuyện  thiền  sư  Tuyết  Phong  Đông  Sơn  Huệ 

Không đáp lời Dư Tài Mậu [khi ông này tính] lên kinh đô thi Hội, đến 

chùa xin tiền thuê phu khiêng sách, đại ý như sau: “Ta tuy làm Trụ Trì, 

 nhưng  vẫn  là  một  Hòa  Thượng  nghèo  khổ.  [Tiền  thuê]  phu  khiêng  vác 

 ấy sẽ do Thường Trụ bỏ ra, hay do Huệ Không bỏ ra? Nếu do Thường 

 Trụ bỏ ra, tức là ăn trộm của Thường Trụ. Nếu do Huệ Không bỏ ra thì 

 Huệ Không chẳng có một vật gì. Huống chi các hạ lên kinh đô cầu công 

 danh,  chớ  nên  cầu  nơi  Tam  Bảo  để  đến  nỗi  đôi  bên  đều  mắc  tội.  Dẫu 

 chùa khác có lấy đem cho thì cũng lập tức cảm ơn không nhận, ấy mới là 

 tạo phước cho tương lai vậy!” 

Trong  đời  gần  đây,  những  Tăng  sĩ  phàm  tục  phần  nhiều  dùng 

tiền tài để kết giao với đồ chúng tục gia. Quang cả đời chẳng muốn kết 

giao,  chẳng  thâu  đồ  đệ,  chẳng  trụ  trì  chùa  miếu.  Từ  năm  Quang  Tự  19 

(1893) đến Phổ Đà, làm một ông Tăng nhàn nhã chỉ ăn cơm nuốt cháo 

 (hơn ba mươi năm chưa từng giữ một chức vụ nào, chỉ theo chúng ăn một bữa cơm). 

Hai  chữ  Ấn  Quang  trọn  chẳng  dùng  trong  những  giấy  tờ  viết  thay  cho 

người  khác.  Vì  thế,  được  yên  vui  suốt  hai  mươi  mấy  năm.  Về  sau,  do 

Cao Hạc Niên đem mấy bài viết vặt vãnh đăng trên Phật Học Tùng Báo, 

vẫn chưa dùng cái tên Ấn Quang. Đến năm Dân Quốc thứ ba, thứ năm 

169 Dương Kỳ Phương Hội (996-1049) là khai tổ phái Dương Kỳ thuộc tông Lâm Tế. Ngài 

vốn là pháp tự (người nối dòng pháp, xin đừng lầm với chữ pháp tử) của ngài Thạch Sương 

Sở Viên, thuộc đời thứ 18 tính từ tổ Lâm Tế Nghĩa Huyền. Sư là người huyện Nghi Xuân, 

Viên  Châu  (Giang  Tây),  pháp  danh  là  Phương  Hội.  Thoạt  đầu  làm  Giám  Viện  cho  ngài 

Sở Viên. Sau này đến Trụ Trì Phổ Thông Thiền Viện trên núi Dương Kỳ, chấn hưng tông 

phong. Sư chỉ để lại một cuốn Ngữ Lục, đệ tử nối pháp có Bạch Vân Thủ Đoan, Bảo Ninh 

Nhân  Dũng  v.v…  gồm  13  người,  về  sau  tạo  thành  một  phái  đông  đảo,  được  gọi  là  phái 

Dương  Kỳ.  Phái  này  cùng  với  phái  Hoàng  Long  và  năm  tông  Lâm  Tế,  Tào  Động,  Quy 

Ngưỡng, Vân Môn, Pháp Nhãn, được xưng tụng là “ngũ gia thất tông”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 263 of 327

(1914,  1916)  trở  đi,  bị  Từ  Úy  Như,  Châu  Mạnh  Do  hỏi  dò  rồi  lén  thu 

thập [những bài viết, thư từ của Quang] cho in thành Văn Sao ở kinh đô 

 (vào  năm  Dân  Quốc  thứ  bảy  -  1918). Từ đấy hằng ngày đọc thư từ, đúng là 

chuyên bận bịu vì người khác, đến nỗi có người lầm nghe lời [kẻ khác 

đồn đại] xin được quy y, [Quang chấp thuận cho người ấy quy y] cũng 

chẳng  qua  là  thuận  theo  tín  tâm  của  người  ấy  mà  thôi!  Với  kẻ  giàu, 

Quang cũng chẳng cầu người ta bỏ tiền làm công đức thì với kẻ nghèo 

làm sao Quang có thể giúp đỡ lớn lao cho được? 

Năm Quang Tự 12 (1886) lên kinh đô, thầy tôi cũng không cho một 

đồng  nào.  Về  sau,  do  đạo  nghiệp  chẳng  tiến  nên  chẳng  dám  dâng  thư 

lên thầy. Đến năm Dân Quốc 17 (1928) thầy tôi viên tịch, nhưng các sư 

huynh,  sư  đệ  mỗi  người  theo  chí  hướng  riêng  nên  bốn  mươi  mấy  năm 

qua, đối với những đồng môn xuất gia không gởi cho nhau một chữ nào, 

cũng như chẳng gởi cho nhau vật nào dù chỉ đáng giá một đồng! Đối với 

gia đình tôi thì trong năm Quang Tự 18 (1892), có một đồng hương từ 

kinh đô trở về quê, nhờ người ấy đích thân kính dâng lên [gia đình tôi] 

một bức thư. Nếu không, chẳng có cách gì gởi được! Lúc ấy chưa có bưu 

cục.  Hơn  nữa  [nhà  tôi]  không  ở  nơi  đường  lớn   (Hiện  thời  tuy  có  bưu  cục, 

 nhưng  nếu  không  ai  chuyển  giùm  thì  cũng  không  cách  nào  gởi  được).  Năm  sau 

xuống phương Nam, hoàn toàn chẳng biết tin gì nữa! 

Đến năm Dân Quốc 13 (1924), một đứa cháu bên ngoại nghe người 

ta  nói  bèn  đến  núi  thăm,  mới  biết  gia  đình  đã  không  còn  ai,  [nhà  cửa] 

do đứa cháu trong dòng họ kế thừa  (Chuyện này Quang cho là may mắn, bởi 

 lẽ  mai  sau  không  có  kẻ  nào  vùi  lấp  đức  hạnh  của  người  đời  trước.  Dẫu  có  người 

 thừa kế thì cũng chẳng phải là con cháu [trực tiếp] của cha mẹ tôi).  Vì vậy, cũng 

không gởi thư cho họ. Kể từ thời Dân Quốc đến nay, đất Thiểm Tây bị 

tai nạn nặng nhất. Nếu gởi thư cho họ, lỡ họ xuống miền Nam sẽ ở vào 

đâu?  Không  sắp  xếp  cho  họ  ở  đâu  được!  Bảo  họ  quay  về  thì  phải  tốn 

mấy chục đồng. Họ tới lui trọn chẳng có ích gì; há chẳng phải đâm ra có 

hại cho họ? Vì thế, năm trước để cứu trợ tai nạn cho huyện Cáp Dương, 

tôi  chỉ  gởi  tiền  về  giao  cho  huyện,  chẳng  dám  nói  đến  quê  tôi   (Thôn  tôi 

 cách huyện hơn bốn mươi dặm).  Nếu nhắc tới sẽ hại chết nhiều người lắm! 

Mùa Xuân năm nay, do ông Châu Tử Kiều  (trong hai ba năm gần đây, 

 ông  này  chuyên  lo  cứu  trợ  tại  Thiểm  Tây)  đến  đất  Thân  (Thượng  Hải),  sư 

Chân Đạt và ba bốn vị cư sĩ đóng góp một ngàn đồng, cậy Tử Kiều đặc 

biệt  phái  người  đến  cứu  trợ  thôn  tôi.  Tây  thôn  cũng  chẳng  thuộc  trong 

đó,  nhưng  đối  với  mấy  trăm  nhà  thì  một  ngàn  đồng  cũng  chẳng  có  ích 

lớn lao cho lắm! Do vậy liền có người muốn xuống phương Nam. Một 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 264 of 327

thương  nhân  vốn  là  cháu  họ  bên  ngoại  của  tôi  gởi  thư  cho  Quang  nói: 

“Có ông X… muốn xuống phương Nam thăm viếng, con nên trả lời như 

thế  nào?”  Quang  nói:  “Nếu  ông  có  thể  chăm  sóc  cho  kẻ  ấy  khiến  cho 

chuyện của người ta được thành tựu tốt đẹp thì hay lắm. Nếu không, hãy 

cực lực nói cho ông ta biết nỗi khổ của việc đi về, cũng như cái hại ‘vô 

ích, bị hao tổn’ ngõ hầu chẳng đến nỗi gây hại chết người cho người ta”. 

Chuyện ấy là do một phen hảo ý của thầy Chân Đạt nhưng chưa xét kỹ 

nguyên  do,  cũng  như  chẳng  nói  với  Quang.  Đến  khi  Quang  biết  thì  đã 

xong chuyện rồi, không thể vãn hồi được! 

Nghe nói mấy chục năm trước, một đại phong ông170 ở Hồ Nam làm 

lễ mừng thọ, tuyên bố trước: “Sẽ cho mỗi người bốn trăm đồng”. Lúc ấy 

đang nhằm mùa Đông rét buốt, dân quê từ mấy chục dặm kéo đến lãnh 

món tiền ấy. Viên quản lý của ông ta chẳng khéo lập cách, người tụ tập 

đông đến mấy vạn mà cứ tà tà phát cho từng người. Những kẻ đứng đằng 

sau  do  đói  quá  mức  liền  liều  mạng  chen  lên  trước.  Do  vậy,  có  hơn  hai 

trăm người bị đè chết do chen lấn, còn những kẻ bị thương chẳng biết là 

bao nhiêu! Phủ huyện phải đích thân trấn áp cho họ khỏi bạo động: [Gia 

đình của] mỗi người bị chết được cấp hai mươi bốn đồng, một cỗ quan 

tài, lãnh xác đem đi. Lão phong ông thấy mọi người đều kinh hoàng, run 

rẩy, hỏi ra biết chuyện, liền thở dài một hơi rồi chết luôn. Mấy bữa sau, 

con ông ta làm quan ở kinh đô cũng chết tại kinh thành. Do vậy, bất luận 

chuyện gì cũng phải đề phòng trước những điều tệ hại có thể xảy ra, chứ 

nào  phải  Quang  không  có  lòng  nghĩ  tưởng  tới  nhà  tôi,  thôn  tôi  ư?  Do 

sức không thể lo nổi nên chẳng thể mở ra đầu mối “chỉ có ích, không tổn 

hại” vậy! 

Linh Nham trước kia chỉ có trên mười người, mọi người do thấy 

ông Diêu X… bị bệnh nên phương tiện cho ông ta sống tại đó. Chuyện 

ấy há nên lấy làm lệ? Chùa ấy năm nào được mùa thì hoa lợi thâu được 

trên dưới một ngàn đồng. Năm nào mùa màng thất thu, [hoa lợi] sẽ kém 

hơn.  Ngoài  ra,  không  còn  một  khoản  thâu  nhập  nào  khác  nữa!  Ba  năm 

gần  đây,  do  có  những  đồ  đệ  quy  y  biết  Linh  Nham  là  đạo  tràng  tu  tập 

chân thật, thường cậy họ tổ chức Niệm Phật Thất nên đỡ hơn một chút, 

do vậy ở được hai ba chục người, nhưng Quang trọn chẳng cầu mong gì 

nơi Linh Nham. Các sư ở Linh Nham thường có thờ bài vị cha mẹ trong 

Niệm  Phật  Đường,  thầy  Đức  Sâm  là  người  giảo  chánh  sách  thay  cho 

Quang  tại  chùa  Báo  Quốc  và  bạn  thầy  ấy  là  sư  Liễu  Nhiên  (hiện  cũng  ở 

chùa Báo Quốc) đều do lòng hiếu mà thờ bài vị cha mẹ họ tại Linh Nham. 

170 Đại phong ông: Người giàu có, được triều đình phong tước hiệu cao quý. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 265 of 327

Quang  trọn  chẳng  nói  đến  chuyện  ấy.  Nếu  Quang  nói  đến  (tức  bảo  họ 

thờ  bài  vị  cha  mẹ  của  Tổ  Ấn  Quang  tại  Niệm  Phật  Đường  chùa  Linh 

Nham  –  chú  thích  của  người  dịch)  thì  cố  nhiên  bọn  họ  sẽ  hoan  hỷ  đến 

cùng cực. Nếu Quang có hành động như vậy tức là đã vướng vào hành 

vi  cướp  công  và  mang  lòng  riêng  tư  rồi171.  Huống  chi  [ông  và  Quang] 

trọn  chưa  từng  gặp  mặt,  chỉ  vì  một  lá  thư  quy  y  mà  ông  liền  có  thể 

dưỡng  lão  tại  đó  ư?  Như  vậy  thì  những  người  khổ  sở  đã  quy  y  với 

Quang  đều  xin  Quang  cho  dưỡng  lão  [tại  Linh  Nham]  hết!  Nếu  Quang 

có thể tự tay bỏ ra tiền bạc, thóc gạo thì cũng không phải là chẳng muốn 

[tạo dịp cho những người quy y dưỡng lão]. Tiếc là chẳng có đạo lực ấy 

nên làm sao có thể làm chuyện đại từ bi ấy cho được? 

Xưa kia, ông Hoàng Huệ Phong ở Phước Kiến thường đem thơ gởi 

cho tôi, hơi có lòng tin mỏng manh. Quang gởi cho ông ta các thứ sách, 

ông ta lại xin quy y  (ông này tuổi xấp xỉ tuổi Quang), về sau muốn xuất gia. 

Quang cực lực trình bày lợi ích do tu hành tại gia. Ông ta tự phụ là đã 

phát  Bồ  Đề  tâm,  chứ  thật  ra  là  cầu  thanh  nhàn,  nhằm  giảm  tiền  dưỡng 

lão cho con cháu. Quang bèn nói lời quyết liệt đến cùng cực, bảo: “Tôi ở 

trong chùa của người ta ba mươi năm, một thân đã cảm thấy là nhiều quá 

rồi. Huống chi ông lại tới nương theo tôi xuất gia! Nếu ông quyết định 

muốn  đến  thì  khi  ông  tới  tôi  sẽ  xuống  núi  ngay!  Vì  sao  vậy?  Tôi  tự  lo 

cho tôi còn không xuể, làm sao có thể lo cho ông được?” Từ đấy, ông ta 

vĩnh viễn không gởi thư đến nữa! Đủ biết cái “đạo tâm” trước đó chính 

là  cái  tâm  cầu  lợi  cho  con  cháu,  chứ  không  phải  là  thật  sự  có  đạo  tâm 

vậy! Ông là người khá thông minh, nhưng cũng có khuyết điểm “chẳng 

đem tâm mình để thấu hiểu cho tâm người khác”. Nơi phần mình thì biết 

là khó khăn, chứ với phần người khác lại bảo là dễ dàng! 

Ông chẳng biết: So với ông, Quang còn khổ não hơn! Từ nay về sau, 

xin ông hãy tự lượng sức mình để làm việc. Nếu vẫn muốn Quang thay 

ông bỏ tiền ra thì sẽ khó khăn muôn phần như đòi mạng vậy. Vì sao thế? 

Quang chẳng phải chỉ quen biết một mình ông, cũng như không phải chỉ 

có một mình ông cầu xin Quang. Nếu chỉ có một mình ông thì phải bỏ ra 

dăm ba trăm đồng trong mấy năm thì cũng không ngặt nghèo cho lắm. 

Lại có chỗ này bị tai nạn phải cứu trợ, chỗ kia có những thiện cử (những 

hành động mang tính cách tốt lành), làm sao đáp ứng được? Ngay như 

171  Sở  dĩ  Tổ  nói  là  “cướp  công”  vì  Ngài  không  ở  Linh  Nham,  không  đích  thân  niệm  Phật 

trong  Niệm  Phật  Đường  Linh  Nham,  mà  cũng  không  cúng  dường  gì  cho  Linh  Nham.  Nếu 

đem thờ cha mẹ của mình tại đó, tức là đã khiến cho cha mẹ mình được hưởng xuông công 

đức của các sư tu hành niệm Phật tại đó. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 266 of 327

chuyện in sách cũng chẳng thể tùy tiện bảo [Hoằng Hóa Xã] gởi đi được! 

Điều  ấy  vốn  có  chương  trình,  chắc  ông  đã  xem  qua  rồi.  Nếu  như  hễ 

người ta muốn liền gởi sách ngay, dẫu trong nhà sẵn có của cải mấy chục 

vạn cũng lo không xuể, huống là tiền do mọi người đóng góp để duy trì 

ư? Nếu cần, xin hãy chiếu theo giá vốn để xin thỉnh; như vậy thì sẽ được 

mãn  nguyện.  Nếu  bảo:  “[Hễ  sách]  có  ích  cho  người  mà  nếu  tôi  cần  thì 

phải gởi ngay”, chắc Hoằng Hóa Xã đã đóng cửa mất rồi! 

Phổ  Đà  Chí  trước  kia  do  [chùa  Pháp  Vũ]  thỉnh  một  người  chẳng 

biết  Phật  pháp,  chẳng  tin  Phật  tu  chỉnh;  ông  ta  lại  còn  viết  tiểu  truyện 

về Quang ghép vào đó, Quang cực lực quở trách thói sai trái ấy. Về sau, 

do  ông  ta  một  hai  chuyện  đều  chẳng  nghe  lời  Quang,  Quang  liền  hoàn 

toàn bỏ mặc, không hỏi tới nữa! Đến khi ông ta tu chỉnh xong, giao cho 

vị Trụ Trì đã nghỉ hưu của chùa Pháp Vũ, bỏ xó hơn nửa năm rồi mới 

cậy Quang giám định. Do Quang không rảnh rỗi, nên chậm trễ mấy năm. 

Vì thế, sách ấy trọn chẳng có tên tuổi của Quang vì những phần ông ta 

sao  lục  thư  từ  và  tên  của  Quang  đều  bỏ  đi  chẳng  giữ  lại.  Thỉnh  người 

chép lại, khắc ván ấn hành, chẳng tốn của Phổ Đà một đồng nào. Người 

trong núi hễ thỉnh sách thì đều chiếu theo tiền giấy và công thợ in mỗi 

bộ là sáu cắc, tổng cộng in được ba ngàn bộ. Trừ hơn một ngàn bộ giao 

cho người đứng bỏ tiền in ra, chỉ còn được hơn một ngàn bộ. Quang vẫn 

muốn gởi tặng cho người khác. 

Ông bảo Quang gởi cho ông mấy gói [Phổ Đà Chí] để tặng lại cho 

người khác, tâm ấy rất tốt, nhưng cũng là chưa biết tới nỗi khó khăn. Chỉ 

xin ông từ nay về sau luôn giữ tấm lòng “điều gì ta chẳng muốn [người 

khác] làm cho mình thì cũng đừng làm cho người khác”, phàm chuyện gì 

cũng đều đem lòng tính cho mình để nghĩ cho người khác, thì nhất định 

sau này ông đạt đến địa vị quang minh rạng rỡ, người lẫn thần đều vui 

thích vậy. Chẳng biết ông có coi loại thuốc đắng miệng này là đúng hay 

không? Xin hãy sáng suốt suy xét. 

Hơn nữa, cuốn Giáo Hối Thiển Thuyết, vàn muôn phần chớ nên để 

tại  Hoằng  Hóa  Xã,  bởi  chuyện  này  không  chừng  một  hai  năm  nữa  sẽ 

phải ngưng hoạt động. Không có quỹ bảo trợ, không có khoản tiền nhất 

định, thời cuộc không tốt, không ai giúp đỡ, làm sao có thể duy trì được 

mãi?  Phật  Học  Thư  Cục  lưu  hành  kinh  sách  rộng  rãi,  mang  tánh  chất 

doanh nghiệp, có thể duy trì lâu dài được. Giao cho họ thì ông lẫn họ đều 

có lợi ích vậy! 

418. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên (thư thứ hai) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 267 of 327

Đọc sơ qua Giáo Hối Thiển Thuyết thấy văn lý, ý nghĩa đều rất hay, 

chỉ  có  điều  ở  cuối  sách  có  bốn  chữ   “hữu  trước  tác  quyền”   (giữ  bản 

quyền trước tác), Quang chẳng hiểu ý nghĩa. Cũng như giá bán của mỗi 

bộ là một đồng hai cắc, Quang cũng không hiểu rõ lắm. Trộm nghĩ: Học 

trò tôi mang cái tâm “tự lập, lập người” của thánh hiền, làm chuyện tự 

lợi, lợi tha của Phật, Bồ Tát, soạn ra sách này chỉ mong lay tỉnh kẻ ngu 

muội, mê mờ, lại được bộ Tư Pháp chấp thuận cho lưu thông, nhà tù các 

tỉnh  đều  thỉnh  về  sử  dụng,  mà  chẳng  cho  phép  người  khác  khắc  in  lưu 

thông thì chẳng những khiến người lo toan việc công sanh lòng đau bực, 

hết  muốn  sử  dụng,  mà  còn  thật  sợ  rằng  những  phạm  nhân  trông  thấy 

cũng sẽ cho rằng ông ăn nói kiểu “rao toa thật, bán thuốc giả”! 

Vì  sao  vậy?  Do  dùng  chuyện  lợi  người  để  làm  căn  cứ  tự  lợi!  Như 

vậy  thì  tuy  là  [làm  chuyện  vì]  đạo  mà  lại  lui  sụt  thành  chuyện  kinh 

doanh. Quang thường nói:  “Những kẻ chế ra bột ngọt và chế xà-phòng 

 từ dầu thực vật tuy là kinh doanh nhưng đã tăng tấn nơi đạo172” . Chẳng 

ngờ học trò tôi mang đại chí như vậy mà đâm ra lại kém hơn hai hạng 

người [chế bột ngọt và chế xà-phòng bằng dầu thực vật] ấy. Đấy là thánh 

hiền,  Phật,  Bồ  Tát  phụ  bạc  con  người,  hay  là  con  người  phụ  rẫy  thánh 

hiền, Phật, Bồ Tát vậy? Nếu chẳng coi lời Quang là sai, xin hãy mau sửa 

đổi! Lại còn soạn bài văn phát biểu để tự trách. Nếu chẳng coi là đúng, 

xin từ nay về sau, nếu có bàn bạc, trình bày điều gì, đừng dùng kiểu cách 

thầy trò giả danh nữa! Cố nhiên Quang chẳng muốn can thiệp nhiều vào 

chuyện của người khác!  (Ngày Hai Mươi Ba tháng Mười) 

419. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên (thư thứ ba) 

172 Tức là tuy kinh doanh nhưng lại giúp cho con người ăn chay, kiêng sát sanh nên việc kinh 

doanh của họ lại giúp ích rất nhiều cho đạo pháp nên được coi như là đang hành đạo. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 268 of 327

Sách Tiểu Học Vận Ngữ173 chính là dựa theo sách Tiểu Học mà soạn 

ra.  Trẻ  nhỏ  đọc  đến  có  thể  biết  được  những  điều  đại  cương  chánh  yếu 

trong Nho lễ. Lợi ích đạt được bởi sách ấy cố nhiên chẳng rộng rãi sâu 

xa bằng Cảm Ứng Thiên Trực Giảng. Năm Dân Quốc 18 (1929), tôi đã 

giảo  chánh  từng  câu  từng  chữ  sách  [Tiểu  Học  Vận  Ngữ]  ấy,  nêu  ra 

những tiết, những đoạn mang tánh chất hủy báng Phật, nhưng vẫn chưa 

sửa; do bị bệnh nên bỏ đó. Năm sau đến đất Tô, liền lo sắp chữ [Lịch Sử 

Cảm  Ứng]  Thống  Kỷ  Tăng  Tu  Bản,  Phổ  Đà  Sơn  Chí  và  các  sách  nên 

quên khuấy luôn chuyện ấy. 

Xin hãy dùng Cảm Ứng Thiên để dạy con cháu, [bảo chúng] suốt đời 

đọc tụng sẽ [lợi lạc] hơn đọc sách Tiểu Học Vận Ngữ nhiều lắm. Khéo 

sao chiều hôm qua [sách Cảm Ứng Thiên] mới gởi đến. Đối với thế đạo, 

nhân  tâm,  [sách  Giáo  Hối  Thiển  Thuyết]  khá  hữu  ích,  nhưng  Quang  in 

các  sách  cần  khoản  tiền  rất  lớn   (Quang  một  mực  chẳng  quyên  mộ,  ai  có  tín 

 tâm biếu tặng thì nhận, ngoài ra toàn là tiền hương kính của Quang), không sức 

đâu lo thêm [chuyện in Giáo Hối Thiển Thuyết]. Sách ấy (tức Cảm Ứng 

Thiên  Trực  Giảng)  kẻ  tục  người  nhã  đều  xem  được,  chỉ  buồn  không  ai 

giúp đỡ in ra. Hiện thời tôi bận bịu cùng cực, đúng là vô thường sắp xảy 

đến,  cấp  bách  không  đợi  được!  Viết  lời  tựa  [cho  sách  Giáo  Hối  Thiển 

Thuyết] thì đợi khi hơi rảnh rỗi sẽ gắng sức viết. Từ nay về sau bất luận 

là  ai,  bất  luận  chuyện  gì,  đều  nhất  loạt  đừng  nên  giới  thiệu  họ  nhờ  vả 

Quang viết lách vì Quang bị ba bộ Sơn Chí bức bách chẳng thể chờ đợi 

được! 

420. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên (thư thứ tư) 

Thư  nhận  được  đầy  đủ.  Pháp  danh  của  ba  người  Tăng,  Đinh,  Bành 

gởi kèm theo thư này. [Pháp danh của] Âu Dương Như Tam thì đã gởi 

trong thư viết cho Viên Phước Cầu rồi. Quang thật khó thể giúp đỡ cho 

khoản tiền in cuốn Giáo Hối Thiển Thuyết được! Báo Quốc không làm 

173 Tiểu Học Vận Ngữ là sách dành cho trẻ học vỡ lòng do La Trạch Nam (1808-1856) soạn 

vào đời Thanh. La Trạch Nam từng làm thầy đồ gõ đầu trẻ, cho rằng sách Tiểu Học rất có 

giá  trị,  nhưng  câu  chữ  dài  ngắn  không  đều,  trẻ  khó  nhớ,  nên  đã  trích  lấy  những  điểm  đại 

cương, quan trọng, soạn theo lối văn vần, mỗi câu gồm bốn chữ. Tổng cộng là 2.944 chữ, 

hoàn tất vào năm Hàm Phong thứ sáu (1856). Tiểu Học vốn có nghĩa là những loại học vấn 

không thuộc về Kinh Học (nghiên cứu ý nghĩa kinh điển Nho gia) và phạm vi rất rộng bao 

gồm ngôn ngữ, văn chương, cú pháp, đặc biệt là âm vận. Về sau này mới có thêm ý nghĩa là 

những học vấn dành cho trẻ nhỏ. Dưới đời Ung Chánh, Lưu Tử Trừng đã tập hợp những câu 

nói dạy về lễ nghĩa Nho Giáo của Châu Tử để soạn thành thiên sách đặt tên là Tiểu Học, với 

ngụ ý những điều phải học tập từ nhỏ để trở thành con người tốt đẹp. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 269 of 327

ra một đồng nào, mà nhu cầu mỗi năm là một ngàn năm sáu trăm đồng! 

Quang một mực chẳng hướng về ai quyên mộ, cũng rất khó khăn! [Ông 

than] các nhà tù thôi thúc muốn có được sách [Giáo Hối Thiển Thuyết] 

gấp  như  lửa  xẹt,  há  có  phải  họ  đều  muốn  ông  tặng  sách  cho  họ  đọc? 

Muốn được người khác tặng sách miễn phí, lẽ đâu lại thôi thúc gấp như 

lửa  xẹt?  Xin  hãy  hướng  về  các  nhà  từ  thiện  ở  Thượng  Hải  để  thương 

lượng.  Trong  những  năm  trước,  nội  chuyện  quyên  góp  cứu  trợ  tai  nạn 

cho  các  xứ  và  Thiểm  Tây,  Quang  đã  không  còn  đủ  sức  để  duy  trì.  Do 

vậy, ẩn cư. Nếu có cơ nghiệp thì sẽ tìm cách, chứ Quang chỉ là một ông 

Tăng lẻ loi, lại còn ôm ý nguyện một mực chẳng hướng về người khác 

quyên mộ, cho nên không thể do đâu mà lập ra cách thức được! 

421. Thư trả lời cư sĩ Thiệu Huệ Viên (thư thứ năm) 

Thư nhận được đầy đủ. Ông Tôn bị bệnh hãy bảo ông ta niệm Nam 

Mô Quán Thế Âm Bồ Tát, xin gạo Đại Bi từ nơi pháp sư Đức Sâm chùa 

Thái  Bình  để  nấu  lấy  nước  uống.  Nếu  chí  thành,  ắt  sẽ  được  lành  bệnh. 

Mẹ ông Ngô Trạch Nam sắp mất, [người nhà] sang chùa Thái Bình thỉnh 

Tăng trợ niệm, được thầy Đức Sâm tặng gạo Đại Bi. Về đến nhà, mẹ đã 

cứng lưỡi, chẳng thể nói năng được nữa, liền cấp tốc đem nấu lấy nước, 

chấm  vào  lưỡi,  mẹ  liền  nói  được,  theo  đại  chúng  niệm  Phật,  lúc  lâm 

chung lớn tiếng niệm được ba câu rồi mới qua đời. Gạo ấy dùng chú Đại 

Bi gia trì hơn một vạn biến. Hai pháp danh được viết trong một tờ giấy 

khác, lấy Một Lá Thư Trả Lời Khắp làm khai thị  (Đây là khai thị châu đáo 

 nhất). 

Hai  sách  Tiểu  Học  và  Nhân  Phổ  chính  là  thiện  thư  khuyên  đời, 

nhưng Tiểu Học có mấy chỗ báng Phật. Những lời hay hạnh đẹp trong 

thế  gian  con  người  thường  chẳng  chú  ý,  chứ  lời  lẽ  báng  Phật  thì  mỗi 

một  kẻ  muốn  làm  công  thần  cho  Danh  Giáo  đều  toàn  thân  vâng  nhận. 

Quyển  Thượng  sách  Nhân  Phổ  vay  mượn  Phật  pháp  để  giải  thích  Thái 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 270 of 327

Cực Đồ174; những lời văn báng Phật trong quyển Thượng lẫn quyển Hạ 

đều có, nhưng quyển Thượng báng bổ dữ dội nhất. Trong lời tựa, trước 

hết  dẫn  chuyện  Viên  Liễu  Phàm  học  Phật  được  cảm  ứng  lớn  lao,  tiếp 

đó  báng  bổ  rằng:   “Liễu  Phàm  là  chánh  nhân  quân  tử,  há  lẽ  nào  bị  dị 

 đoan mê hoặc? Đủ biết chuyện ấy do học trò ông ta bịa đặt ra!”  Lời lẽ 

ấy  do  kẻ  giảng  giải  chuyện  chánh  tâm  thành  ý  thốt  ra,  thề  muốn  khiến 

cho người trong khắp cõi đời đều hiểu rằng không có sự lý nhân quả ba 

đời, luân hồi lục đạo thì tâm mới sung sướng, ươm thành tình thế trước 

mắt ai nấy đều nguy ngập không chỗ nào để tránh né, đều là do thứ tri 

kiến ấy phát khởi vậy. Quang từng chia sách Tiểu Học Vận Ngữ, thành 

khoa,  thành  đoạn,  kế  đó  nghĩ:  “Sách  này  vốn  giống  như  trong  món  ăn 

ngon quý ngầm bỏ chất Tỳ Sương, chẳng thể để cho người khác thưởng 

thức được! Nếm vào ắt sẽ trúng độc!” Chúng ta chẳng thể tạo lợi ích cho 

người  khác,  quyết  chẳng  dám  do  muốn  lợi  người  mà  đâm  ra  hại  người 

được! 

422. Thư trả lời cư sĩ Ổ Sùng Âm 

Ba hôm trước nhận được hai cuốn Kỹ Lộ Chỉ Quy, thấy có đính kèm 

huy chương ở cuối sách, Quang chẳng cho là đúng lắm. Năm Dân Quốc 

174  Thái  Cực  Đồ  là  một  đồ  hình  có  hình  tròn  (☯),  được  chia  thành  hai  phần  đen  và  trắng 

(tượng trưng cho Âm Dương), trong phần đen có một chấm tròn trắng, trong phần trắng có 

một chấm tròn đen, tượng trưng trong Âm ngầm chứa Dương, trong Dương ngầm chứa Âm. 

Thái Cực Đồ theo truyền thuyết được Trần Đoàn (tổ sư môn Tử Vi) vẽ theo cách diễn giải 

khái niệm Thái Cực trong phần Hệ Từ Truyện của kinh Dịch, được coi như cách diễn giải 

vũ trụ từ lúc hỗn mang (khi Âm Dương còn chưa phân ra). Thoạt đầu Thái Cực Đồ có tên là 

Vô Cực Đồ, sau này Châu Đôn Di đổi tên thành Thái Cực Đồ và vay mượn giáo nghĩa tánh - 

tướng của nhà Phật, để đặt ra cái gọi là Lý và Khí, coi đó là hai biểu hiện quan trọng của Âm 

và Dương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 271 of 327

thứ hai (1913), pháp sư Đạo Giai175 ở chùa Pháp Nguyên, Bắc Kinh, lập 

Hội  Kỷ  Niệm  Phật  Đản,  lấy  tượng  Phật  Thích  Ca  làm  huy  chương, 

Quang  trọn  chẳng  biết  chuyện  đó.  Xong  chuyện,  sư  Đạo  Giai  đến  Phổ 

Đà, tặng Quang một huy chương, Quang thống trách ông ta khinh nhờn, 

nhưng  đến  năm  Dân  Quốc  12  (1923)  vẫn  làm  như  thế.  Ở  Thượng  Hải 

cũng bắt chước làm theo, nay cư sĩ cũng bắt chước làm theo. Đầu sỏ gây 

tội bắt nguồn từ sư Đạo Giai. Đạo Giai còn biết giảng kinh, nhưng cung 

kính,  tôn  trọng  hoàn  toàn  chẳng  nói  tới,  cũng  đáng  than  thở  thay!  Hết 

thảy nhân viên tham dự hội ấy mỗi người đều phải đeo một huy chương. 

Nếu đeo để lễ Phật thì vẫn chẳng hợp lý. Đeo để lễ người khác thì đôi 

bên  đều  bị  tổn  phước.  Nhưng  hiện  thời  do  Đạo  Giai  đề  xướng  đã  trở 

thành  quy  định  chung  rồi,  Quang  cũng  biết  chuyện  ấy  chẳng  dễ  gì  dẹp 

bỏ được, nhưng do cư sĩ quá yêu mến nên chẳng thể không nói một lời! 

Chuyện  phóng  sanh  ngay  như  một  xứ  Thượng  Hải  cũng  khó  thể 

lo  liệu  được,  há  nên  phô  phang  cái  danh  lớn  lao  là  “toàn  quốc?”  Nhân 

dân cả nước đều đang ở trong cảnh nước sâu lửa nóng, không cách nào 

cứu  được,  huống  là  “hội  phóng  sanh  toàn  quốc”  ư?  Quang  cho  rằng: 

“Khuyên  người  khác  ăn  chay  là  phóng  sanh  thật  sự”.  Những  sanh  vật 

được nuôi trong những cơ sở [phóng sanh] lớn lao trước kia, một khi có 

lính đóng, liền biến thành thức ăn cho quân đội. Nếu sau này vĩnh viễn 

không  có  chiến  tranh  thì  được.  Nếu  không,  [những  con  vật  được  nuôi 

trong cơ sở phóng sanh] ấy sẽ đều là thức ăn được trữ sẵn cho quân đội! 

Cư  sĩ  nhiệt  tâm  bảo  vệ  loài  vật,  có  thể  nói  là  bậc  nhất,  nhưng  phải 

xét  kỹ  tình  lý  thì  mới  được  lợi  ích  thật  sự.  Pháp  sư  Đế  Nhàn  hâm  mộ 

thanh danh của Từ Vân Sám Chủ, xin ông Lư Tử Gia biến Tây Hồ thành 

ao phóng sanh, mọi người đều đến phóng sanh; kẻ xấu lén lút đánh bắt, 

chánh phủ phải nhiều lần mua lại, các cư sĩ phải nhiều lần chuộc, tốn đến 

175 Đạo Giai (1866-1932), người ở Hành Sơn, tỉnh Hồ Nam, pháp danh Thường Tiễn, pháp 

hiệu  Hiểu  Chung,  còn  có  biệt  hiệu  là  Bát  Bất  Đầu  Đà.  Xuất  gia  với  ngài  Chân  Tế  chùa 

Trí  Thắng  ở  Hành  Dương  năm  19  tuổi.  Năm  sau,  thọ  Cụ  Túc  Giới  ở  chùa  Báo  Ân  tại  Lỗi 

Dương.  Sư  bế  quan  tại  chùa  Nhị  Đoan  ở  Giáp  Sơn  suốt  ba  năm,  chuyên  chí  tham  Thiền. 

Lại theo học với hòa thượng Mặc Am chùa Chúc Thánh tại Nam Nhạc, xem đọc Đại Tạng 

Kinh. Sau đó đi giảng kinh tại nhiều ngôi cổ tự nổi tiếng như Tây Thiền, Thiên Đồng, Thanh 

Lương,  Hải  Hội  v.v…  Năm  1906,  Sư  du  hóa  khắp  các  xứ  Singapore,  Mã  Lai,  Miến  Điện, 

Indonesia. Sau về nước, làm Trụ Trì chùa Pháp Nguyên, nhận chức vụ đặc trách nội vụ cho 

Trung Hoa Phật Giáo Tổng Hội. Đồng thời, đề xướng tu chỉnh bộ Tân Tục Cao Tăng Truyện 

gồm  61  quyển,  chép  tiểu  sử  các  danh  Tăng  từ  thời  Bắc  Tống  đến  thời  Tuyên  Thống  nhà 

Thanh.  Về  sau,  do  chùa  Pháp  Nguyên  xảy  ra  tranh  chấp,  Sư  bèn  dẫn  học  trò  là  Đức  Ngọc 

sang Ấn Độ trùng tu chùa Trung Hoa ở vườn Lộc Dã. Năm 1932, Sư du hóa các tỉnh thành 

thuộc Mã Lai như Penang, Kuala Lumpur rồi thị tịch trong tháng Ba năm ấy tại Mã Lai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 272 of 327

mấy ngàn đồng rồi vẫn phải dời đi nơi khác. Đấy chính là tấm gương tày 

liếp mà ông vẫn chưa biết, cứ mong phô trương tạo danh tiếng cho to ư? 

( Ngày Rằm tháng Năm năm Ất Hợi - 1935) 

423. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ nhất) 

Bà  nói   “dùng  văn  tự,  thư  họa,  âm  nhạc  để  tiếp  dẫn  kẻ  sơ  cơ  vào 

 trong biển Phật pháp” , đấy chính là đại nguyện của Bồ Tát, nhưng cần 

phải xét xem chính mình có định lực chẳng bị cảnh duyên xoay chuyển 

thì  đối  với  mình  lẫn  người  mới  đều  có  lợi  ích  lớn  lao.  Nếu  không,  cứ 

một mực dụng tâm nơi chuyện bên ngoài, sợ rằng sẽ khó thể thành tựu 

chuyện liễu sanh tử được! Người học Phật cần phải giữ vẹn luân thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng  giữ  các  điều  lành  thì  mới  là  đệ  tử  thật  sự  của  đức  Phật.  Hãy  nên 

chú ý nơi hai bài tựa trước sau trong Tịnh Độ Ngũ Kinh sẽ tự biết sự vi 

diệu  rộng  lớn  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  ngõ  hầu  chẳng  bị  dao  động,  mê 

hoặc bởi tri thức của các tông khác. 

Bà  nói  đến  chuyện  nằm  mộng  [thấy  Quang  hiện  thân  thuyết  pháp 

trong giấc mộng] thì đấy chính là cảnh do lòng Thành của bà biến hiện, 

chứ Quang không có khả năng hiện thân trong giấc mộng ấy! Quang là 

phàm  phu  sát  đất,  nhưng  thường  có  kẻ  nói  nằm  mộng  thấy  Quang,  đôi 

khi còn thấy Quang răn dạy nữa. Đấy đều là do lòng Thành của bọn họ 

cảm Quán Thế Âm Bồ Tát ứng theo căn cơ thị hiện, đấy đúng là   “nên 

 hiện thân nào để độ được bèn hiện thân ấy để thuyết pháp” . Bồ Tát còn 

có thể hiện thành sông, núi, đại địa, lầu, đài, điện, gác, cầu, bến, đường 

sá, đồ đạc, vật dụng, huống là thân người ư? Mắt Quang không bị bệnh 

tật gì, xin hãy sáng suốt suy xét!  (Mồng Năm tháng Bảy năm Dân Quốc 25 - 

 1936) 

424. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ hai)

Thư bà gởi đến tôi nhận được đầy đủ. Nay đã bảo Hoằng Hóa Xã gởi 

cho bà bốn tờ tượng bán thân, bốn tờ tượng vẽ. Phía dưới tượng vẽ ấy có 

một phong thư dài, khá quan trọng đối với người mới phát tâm. Người 

vẽ tượng ấy chính là một người ở Vô Tích, Quang vốn không quen biết. 

Vẽ xong, giao cho một đệ tử quy y. Người ấy liền chụp bức thư dài [đem 

ghép vào], tặng cho Hoằng Hóa Xã mấy tấm. 

425. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ ba) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 273 of 327

Bà  nói  ảnh  chụp  giống  như  [hình  Quang  bà  được  thấy]  trong  giấc 

mộng,  ở  chỗ  này  có  ý  nghĩa  sâu  xa,  chớ  nên  cậy  vào  ý  mình  rồi  hiểu 

lầm.  Quang  là  nghiệp  lực  phàm  phu,  sao  có  thể  hiện  thân  trong  giấc 

mộng cho được? Ấy là do lòng Thành của bà cảm Quán Thế Âm Bồ Tát 

biến  hiện  hình  tướng  của  Quang  để  khiến  bà  sanh  lòng  chánh  tín.  Ấy 

chính  là   “nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết 

 pháp” ! Cầu bến, đường sá, lầu, đài, điện, gác, núi, sông, cây cỏ, không 

một  thứ  nào  chẳng  hiện.  Nên  biết:  Thần  thông  diệu  dụng  ở  nơi  người 

hiện được cảnh, chứ không phải ở nơi cảnh được hiện. Bà coi tớ là chủ, 

chẳng khỏi đem phàm lạm thánh, khiến cho Quang lẫn bà đều cùng mắc 

tội lỗi không chi lớn hơn, cô phụ tấm lòng Đại Sĩ vì bà hiện hình tướng 

quá  lắm!  Ngàn  vạn  phần  chớ  nên  vẽ,  mà  cũng  đừng  nên  ghi  chép  để 

những  kẻ  ham  làm  chuyện  giả  dối  nhằm  lôi  cuốn  [người  khác]  sẽ  bắt 

chước  làm  theo!  Loại  giấc  mộng  như  vậy  thường  hay  xảy  ra.  Ấy  là  vì 

trong  Phật  môn  không  có  người,  Bồ  Tát  muốn  cho  bà  tăng  trưởng  tín 

tâm  nên  mới  lấy  tướng  gỗ  chạm,  đất  đắp  làm  tướng  thần  thông  diệu 

dụng để phát khởi tâm chánh tín, khiến cho tâm ấy chẳng bị lui sụt. Suy 

nghĩ sâu xa, cặn kẽ thì sẽ thấy Bồ Tát từ bi chỉ dạy không gì chẳng xét 

đến vậy  (Ngày Mười Tám tháng Tám năm Dân Quốc 25 - 1936) 

426. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ tư) 

Đối với chuyện vẽ hình tượng [Ấn Quang] toàn thân hay tượng đứng 

cũng không quan trọng. Chỉ có điều chớ nên đem phàm lạm thánh, lầm 

lạc  suy  tôn,  ngõ  hầu  người  đời  sau  chẳng  đến  nỗi  ngờ  là  tiếm  việt,  mà 

cũng chẳng đến nỗi lầm lạc bắt chước theo  (Ngày mồng Tám tháng Chín năm 

 Dân Quốc 25 - 1936) 

427. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ năm)

Quang vốn là hình hài gỗ - đất, bị bà tô vẽ trở thành vàng ngọc huy 

hoàng.  Tuy  có  thể  sướng  tai  khoái  mắt  mọi  người,  nhưng  thật  ra  đã 

khiến tôi thường phải ôm lòng hổ thẹn  (Năm Dân Quốc 25 - 1936) 

428. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ sáu) 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 274 of 327

Thư  trước  gởi  đến  nhằm  lúc  tôi  đang  phải  gọt  giũa  bản  Hộ  Quốc 

Pháp  Hội  Khai  Thị  Lục,  chẳng  rảnh  rỗi  để  phúc  đáp.  Tượng  Phật  lẫn 

hình  Quang  đều  đẹp.  Hôm  trước,  tôi  đã  bảo  đem  tượng  Tam  Thánh  và 

hình Quang mỗi loại chụp thành mười hai tấm, họ cho biết phải trả mỗi 

tấm  hai  cắc.  Nay  lại  gởi  đi  mười  tấm.  Đôi  liễn  [bà  viết]  bên  cạnh  hình 

Quang  văn  lẫn  ý  đều  hay.  Sẽ  đem  gởi  cho  nơi  xa   (gởi  về  quê  tôi)   là  chỗ 

chẳng dễ có được! 

429. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ bảy) 

Hôm  qua  nhận  được  thư  và  nhận  được  mọi  thứ  đầy  đủ.  Chuyện  vẽ 

tượng là do thầy Đương Gia chùa Linh Nham tính vẽ hình của mười hai 

vị Tổ Sư Liên Tông, bảo Quang làm một bài tán sáu câu để dùng trong 

ngày kỷ niệm các vị ấy quy Tây. Lại làm một bài tụng theo thể loại Thất 

Ngôn Bát Cú, tính viết vào hình vẽ ấy. Do Quang thấy thơ Đường Luật 

quá  bó  buộc,  liền  bắt  chước  cổ  nhân  viết  bừa  cho  xong  trách  nhiệm. 

Thầy ấy vốn muốn thỉnh cư sĩ vẽ một hai bức, Quang nói: “Bà ấy tỵ nạn, 

ở  đậu  nhà  người  ta,  sợ  chẳng  thể  vẽ  được.  Nếu  có  thể  vẽ  được  thì  hãy 

nên  bảo  một  người  vẽ  thôi,  để  khỏi  bị  khuyết  điểm  thể  cách  bất  nhất”. 

Nay  đọc  thư  trả  lời,  tôi  thấy  nên  bỏ  chuyện  ấy  đi,  tùy  thầy  Đương  Gia 

thỉnh ai vẽ thì thỉnh. 

Theo ý Quang, chuyện này cũng chẳng đáng tán thành. Vì sao vậy? 

Phương Nam ẩm thấp, chẳng được mười mấy năm lại phải vẽ bức khác. 

Khoản tiền chi tiêu ấy chẳng phải nhỏ đâu! Nếu thờ bằng bài vị thì một 

hai trăm năm sau vẫn còn tốt. Do thầy ấy chuyện gì cũng muốn cho tốt 

đẹp,  nên  vẫn  chẳng  tiếc  công  nhiều  lần  cầu  cạnh  người  khác.  Về  mặt 

trang  nghiêm  đạo  tràng  thì  dường  như  có  ích,  nhưng  trong  thời  cuộc, 

tình  thế  này,  cũng  có  thể  do  vậy  mà  chuốc  họa.  Xét  đến  cùng,  mọi 

chuyện  thật  chẳng  nên  làm  cho  lắm.  Xin  hãy  gác  lại  chuyện  này,  nhất 

tâm niệm Phật để mong được lợi ích thật sự. Xin đem hai bức tượng vẽ 

gởi tới bằng thư bảo đảm  (Ngày Mười Hai tháng Hai năm Kỷ Mão - 1939) 

430. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ tám) 

Từ lão thái do [uống] nước pha tro hương [được gia trì bằng chú Đại 

Bi]  mà  căn  bệnh  nguy  hiểm  được  bớt  hẳn,  đấy  cũng  là  do  lòng  Thành 

của gia quyến cảm nên. Hà Đức Mục thích nói chuyện thơ ca, chẳng chú 

trọng  niệm  Phật  là  do  bị  nghiệp  lực  mê  hoặc,  nên  chẳng  biết  phân  biệt 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 275 of 327

điều khinh lẽ trọng! Ví như trẻ thơ cho nó đồng tiền thì ưa thích, cho bảo 

châu  Ma  Ni  bèn  chẳng  nhận.  Đem  tiền  dụ  kẻ  ăn  mày,  hắn  chịu  niệm 

Phật  là  cũng  đã  gieo  thiện  căn  không  chi  lớn  bằng.  Năm  Quang  Tự  18 

(1892),  Quang  sống  tại  chùa  Viên  Quảng  ở  ngoài  cửa  Phụ  Thành  của 

thành  phố  Bắc  Kinh.  Một  hôm  cùng  một  vị  Tăng  từ  phía  ngoài  [cửa 

thành]  Tây  Trực  đi  về  chùa  Viên  Quảng.  Một  đứa  ăn  mày  mười  lăm, 

mười sáu tuổi, chẳng thấy có vẻ đói khát, đi theo xin tiền. Quang bảo nó: 

“Niệm  Phật  một  câu,  ta  sẽ  cho  con  một  đồng”;  nó  không  niệm.  Quang 

nói: “Niệm Phật mười câu ta sẽ cho con mười đồng!” Vẫn chẳng niệm. 

Quang lôi túi đựng tiền ra cho nó thấy, ước chừng hơn bốn trăm đồng, 

bảo  nó:  “Con  niệm  Phật  một  câu  ta  sẽ  cho  con  một  đồng.  Con  tận  lực 

niệm, ta sẽ cho đến khi hết túi tiền này mới thôi”. Nó vẫn không niệm, 

khóc ầm lên; do vậy bèn quăng nó một đồng tiền rồi bỏ đi. Đứa ăn mày 

ấy  quá  thiếu  thiện  căn,  đem  tiền  dụ  cũng  không  chịu  niệm.  Nếu  trẻ  ăn 

mày  phát  thiện  tâm  mà  niệm  sẽ  được  lợi  ích  lớn  lao.  Dẫu  là  bị  dụ  tiền 

mà niệm Phật vẫn gieo được thiện căn lớn lao. 

Trước  kia,  Quang  chẳng  trì  chú  Đại  Bi.  Năm  Dân  Quốc  21  (1932), 

Quang  bế  quan  tại  chùa  Báo  Quốc,  mẹ  ông  Ngô  Hằng  Tôn  ở  ngõ  cầu 

Tây  Hoa  bệnh  tình  nguy  cấp.  Ông  Hằng  Tôn  đang  ở  Bắc  Kinh,  [người 

nhà] vội đánh điện gọi ông về. Vợ ông ta sai người đến chùa Báo Quốc 

xin Quang tụng cho một chén nước Đại Bi, Quang liền niệm ba biến, bảo 

cầm về. Uống vào, bà cụ liền tỉnh lại, không còn trong tình trạng nguy 

hiểm nữa. Sợ Hằng Tôn lo lắng, họ bèn đánh điện nói “bệnh đã không 

còn nguy ngập nữa”; Hằng Tôn bèn không về. [Có một] đứa bé chín tuổi 

khi  sanh  ra  chưa  đầy  hai  tháng,  khắp  mình  sanh  đầy  mụt  lở  nhỏ,  Xuân 

đến càng thêm đau đớn. Trải nhiều năm vẫn không hết, uống thuốc cũng 

vô hiệu; do vậy bèn xin nước Đại Bi, uống vào liền lành. Vì thế, thường 

có người đến xin, hằng ngày nói chung phải niệm mấy biến. 

Về sau, người đến xin càng nhiều, liền dùng một đồ đựng lớn. Năm 

trước  tỵ  nạn  đến  Linh  Nham,  thầy  Đương  Gia  nói  vẫn  cần  phải  trì  chú 

Đại Bi vào nước. Quang nói: “Hiện thời không mua được bình, mà cũng 

không  có  tiền  mua  bình.  Hãy  nên  dùng  gạo  để  thay!”  [Trì  chú  Đại  Bi 

vào] tro hương thì trước kia ở Báo Quốc đã từng làm rồi, bởi lẽ đường 

xa chẳng thể gởi nước đi được, còn tro thì mọi lẽ đều không trở ngại gì! 

Nếu ở ngay địa phương này thì không dùng tro. Ông Tần Hiệu Lỗ ở Vô 

Tích  bị  ba  thứ  bệnh,  chữa  không  lành,  vừa  uống  vừa  bôi  nước  Đại  Bi 

liền được lành, bèn quy y. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 276 of 327

Toa thuốc trị bệnh sốt rét trọn chẳng phải là điều bí mật gì, phàm ai 

biết  chữ  đều  có  thể  dựa  theo  đó  mà  viết.  Một  cựu  quân  nhân  tánh  tình 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 277 of 327

xấu  xa  ở  Vô  Tích,  từng  làm  thân  binh  cho  Viên  Tổng  Thống176  (Viên 

176 Viên Thế Khải (1859-1916), tự là Úy Đình, hiệu Dung Am, người Hạng Thành, tỉnh Hà 

Nam, là một tay quân phiệt thời đầu Dân Quốc. Do không đỗ đạt, năm 22 tuổi y bèn xung 

quân phục vụ dưới trướng của Ngô Trường Khánh. Năm 1882, khi Triều Tiên gặp nội loạn, 

cầu  viện  triều  đình  nhà  Thanh  giúp  đỡ.  Viên  Thế  Khải  theo  Ngô  Trường  Khánh  tấn  công 

Triều Tiên, dẹp tan nội loạn, đưa Triều Tiên vào vòng lệ thuộc Trung Quốc. Họ Viên được 

cử giữ chức vụ Triều Tiên Tổng Đốc, đặc trách huấn luyện quân đội Triều Tiên, kiêm trông 

coi  nội  vụ  nước  này.  Khi  đảng  Khai  Hóa  của  Triều  Tiên  đứng  lên  lật  đổ  hoàng  gia  Triều 

Tiên  với  sự  trợ  giúp  của  quân  Nhật,  Viên  Thế  Khải  đã  dẹp  tan  cuộc  nội  loạn  này,  khiến 

Triều Tiên càng bị lệ thuộc chặt hơn vào nhà Thanh. Tuy vậy, năm 1894, quân kháng chiến 

Triều  Tiên  vùng  lên  lần  nữa,  quân  Thanh  đại  bại,  Viên  Thế  Khải  phải  bỏ  Triều  Tiên  tháo 

chạy về Thiên Tân, nhưng tài cầm quân của ông ta đã được Đại Học Sĩ Lý Hồng Chương 

biết đến, nên họ Viên được rút về phục vụ dưới trướng họ Lý. Trong cuộc Mậu Tuất Chánh 

Biến (1898), phe Duy Tân mưu toan lật đổ Từ Hy thái hậu, lãnh tụ Đàm Tự Đồng đã nhờ 

Viên Thế Khải bao vây tiêu diệt Nghĩa Hòa Đoàn (Quyền Phỉ). Họ Viên liền mật báo cho 

tay chân thân cận của Từ Hy là Vĩnh Lộc biết trước. Kết quả phe Duy Tân của vua Quang 

Tự thất bại thê thảm, vua bị giam lỏng, họ Viên được thăng chức, lần lượt leo lên các chức 

vụ  cao  hơn.  Khi  Lý  Hồng  Chương  mất  vào  năm  1901,  họ  Viên  được  Thanh  Triều  cử  làm 

Tổng  Đốc  tỉnh  Trực  Lệ,  trở  thành  thủ  lãnh  cả  vùng  biên  giới  phía  Bắc  rồi  được  thăng  lên 

thành  Quân  Cơ  Đại  Thần.  Khi  Phổ  Nghi  lên  kế  vị  Quang  Tự,  Thuần  Thân  Vương  (Tải 

Phong) nhiếp chánh, do Viên Thế Khải và Thuần Thân Vương đã có mâu thuẫn từ trước nên 

Viên Thế Khải bị Thuần Thân Vương chèn ép, phải cáo bệnh rút về Hà Nam chờ thời. Khi 

cách mạng Tân Hợi (1911) nổ ra, Thanh Triều tuyên bố giải tán Nội Các, cử Viên Thế Khải 

làm Nội Các Tổng Lý Đại Thần, thống lãnh quân đội chống cự lại các thế lực cách mạng ở 

phương  Nam.  Họ  Viên  vừa  dùng  vũ  lực  đàn  áp  quân  cách  mạng,  vừa  ngầm  đàm  phán  với 

lực  lượng  cách  mạng.  Ngày  mồng  Một  tháng  Giêng  năm  1912,  Dân  Quốc  thành  lập,  Viên 

Thế Khải vừa thuyết phục vừa ép hoàng đế nhà Thanh thoái vị vào ngày 12 tháng Hai năm 

ấy. Ngày 15 tháng Hai, nhân thấy thế lực của Viên Thế Khải quá mạnh, chánh quyền Dân 

Quốc ở Nam Kinh đã phải cử Viên Thế Khải làm Lâm Thời Đại Tổng Thống, nhưng sửa đổi 

chánh thể từ Tổng Thống Chế thành Nội Các Chế để giảm bớt quyền lực của họ Viên. Năm 

1913, khi tổng tuyển cử lần thứ nhất được tiến hành, Quốc Dân Đảng đắc cử đa số nên Lý 

Sự Trưởng của đảng là Tống Giáo Nhân được cử làm Nội Các Tổng Lý (Thủ Tướng). Tuy 

vậy, ông ta bị đâm chết ngày 20 tháng Ba năm ấy tại Thượng Hải, họ Viên phủ nhận trách 

nhiệm. Tôn Văn tổ chức Trung Hoa Cách Mạng Đảng, toan dùng vũ lực đánh gục họ Viên 

nhưng  thất  bại.  Tháng  Mười  năm  ấy,  Quốc  Hội  lại  phải  suy  cử  họ  Viên  làm  Tổng  Thống 

chánh  thức.  Họ  Viên  ra  lệnh  giải  tán  Quốc  Dân  Đảng  vào  tháng  Mười  Một,  phế  trừ  Ước 

Pháp  Lâm  Thời  của  chánh  quyền  Dân  Quốc,  sửa  đổi  nhiệm  kỳ  Tổng  Thống  thành  vô  hạn 

định. Với tham vọng nắm trọn quyền, họ Viên cho bọn tay chân như Dương Độ tổ chức Trù 

An Hội, dùng thế lực, tiền bạc mua chuộc ép buộc các nghị viên tán thành chế độ quân chủ 

lập hiến, tôn Viên Thế Khải làm vua. Năm 1916, dưới danh nghĩa tiếp nhận thư thỉnh cầu 

của quốc dân, họ Viên xưng dế, đổi năm ấy thành Hồng Hiến nguyên niên, đổi Tổng Thống 

Phủ thành Tân Hoa Cung, trọng dụng kẻ tâm phúc như Phùng Quốc Chương, Đoàn Kỳ Thụy 

v.v… vào những chức vụ trọng yếu. Tuy vậy, các tỉnh liên tiếp nổi lên tuyên bố độc lập, các 

tướng  lãnh  quân  phiệt  thừa  cơ  cát  cứ,  chống  lại  chánh  quyền  họ  Viên.  Thế  cô  lực  kiệt,  họ 

Viên phải tuyên bố giải tán đế chế, khai trừ đế hiệu vào ngày 22 tháng Ba năm 1916, tức là 

chỉ xưng đế được vỏn vẹn 83 ngày. Họ Viên muốn tiếp tục làm Tổng Thống Dân Quốc cũng 

không được, đành ôm hận chết vì bệnh tiểu đường vào ngày mồng Sáu tháng Sáu năm ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 278 of 327

Thế  Khải)  nên  tập  quen  thành  tánh  xấu,  ăn  nhậu,  cờ  bạc,  chơi  bời  đủ 

cả,  nghiện  thuốc  phiện  rất  nặng.  Đến  khi  đói  rách,  mắt  đã  không  thấy 

đường,  tuổi  đã  năm  mươi  bảy  hay  năm  mươi  tám.  Người  anh  [ông  ta] 

chết đi, Tần Hiệu Lỗ đến phúng điếu, trông thấy tình huống khổ sở ấy, 

bèn cực lực khuyên răn. Ngay hôm ấy, ông ta bèn chừa sạch thuốc phiện, 

rượu,  thịt,  hằng  ngày  thường  niệm  Phật,  mắt  liền  sáng  hơn,  nghiễm 

nhiên  thành  một  vị  thiện  nhân  đề  xướng  niệm  Phật.  [Trước  kia]  người 

làng  chẳng  dám  qua  lại  [với  ông  ta].  Sau  này,  bệnh  sốt  rét  bùng  phát, 

ông ta trị cho từng người một đều được lành bệnh. Từ đấy, người làng 

đều  nghe  theo.  Trong  tháng  Tư,  từng  dẫn  mười  mấy  người  đến  quy  y, 

nghiễm  nhiên  là  một  vị  cư  sĩ  tu  hành  đã  lâu!  Người  này  họ  Hoa,  tên 

Quán Thiên, đã sáu mươi bốn tuổi. Như người này có thể gọi là “dũng 

mãnh sửa ác hướng lành”. 

Nay  gởi  cho  bà  một  gói  tro  hương  để  tiện  sử  dụng  cho  mình  lẫn 

người khi cần. Lại gởi cho bà năm cuốn Học Sinh Tu Dưỡng Đức Mục 

(những  điều  để  học  sinh  tu  dưỡng  đức  hạnh)  để  dùng  dạy  trẻ  nhỏ,  hai 

cuốn Tang Tế Tu Tri (những điều cần biết về tang ma, cúng giỗ) bởi lẽ 

cậu, cô của bà, mẹ của Hà Đức Mục và Từ lão thái đều già rồi, có được 

quyển sách này cũng có thể dùng để tùy duyên chỉ dạy, đừng để họ thuận 

theo tập tục trong đời mà gây thêm tội lỗi cho cha mẹ, người thân, bạn 

bè.  Hiện  tại,  người  ta  vứt  bỏ  cổ  lễ,  trong  đám  tang  lại  dùng  rượu  thịt, 

diễn tuồng, đúng là chẳng ra sự thể gì! Nghe nói thương nhân X… trong 

lúc làm lễ Đại Liệm177 cho mẹ, người con cả và khách đến viếng uống 

rượu  ăn  thịt,  đấu  quyền  làm  trò  vui,  cái  tâm  đã  chết  mất  rồi!  Nếu  còn 

có  chút  thiên  lương,  quyết  chẳng  thể  như  thế!  Thật  có  thể  nói  là  “thực 

hành chuyện biến con người thành cầm thú!” Thỏ chết cáo buồn, đâm ra 

những kẻ ấy chẳng bằng dị loại vậy! 

431. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ chín) 

177  Đại  Liệm  (còn  gọi  là  Nhập  Liệm,  Nhập  Quan,  Nhập  Mộc,  Lạc  Tài)  là  lễ  đặt  thân  thể 

người đã chết vào quan tài, sau khi đã bó vải cẩn thận. Theo cổ lễ của Trung Hoa, sau khi 

đã bọc và quấn kín người chết trong vải liệm nhưng chừa mặt ra, dùng giấy hay vải đậy mặt 

người  chết,  người  con  trưởng  phải  nâng  đầu  người  chết,  ngoài  ra  còn  phải  có  bốn  đến  sáu 

người,  nâng  xác  chết  lên,  đưa  chân  đi  trước,  đầu  đi  sau.  Trước  tiên  hạ  xác  chết  người  hết 

xuống sát đất với hy vọng nhờ âm khí người chết sẽ sống lại. Lúc đặt vào quan tài, phải đặt 

một miếng ván có đục hình sao Bắc Đẩu để yểm xuống dưới đáy hòm (có thể kèm theo một 

số bùa chú khác), rồi mới theo quy cách giống như trên, đưa chân vào hòm trước, đầu vào 

sau. Khi đặt xong, dùng vải đỏ phủ kín từ đầu đến chân, tấm vải ấy phải do người con gái đã 

gả chồng phủ lên. Khi đã đóng chặt nắp hòm, phát tang rồi mới đồng loạt “cử ai” (cất tiếng 

gào khóc). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 279 of 327

Nhận được thư hôm Rằm, biết bệnh của Từ lão thái đã đỡ rất nhiều. 

Phàm người lâm chung thần thức hôn loạn; nếu uống nước Đại Bi hoặc 

nước pha từ tro hương [Đại Bi], hay nước nấu từ gạo Đại Bi, thần thức 

đều  có  thể  sáng  suốt.  Nếu  lại  có  người  trợ  niệm  thì  chắc  chắn  sẽ  niệm 

Phật  qua  đời.  Một  hai  năm  qua,  đã  có  ba  người  được  như  thế.  Hôm 

Mười Bảy tôi đã gởi cho bà một bao tro hương, kể cả bao bì và toa thuốc 

nặng bốn lạng, chia làm tám bức thư gởi đi, chắc đã nhận được rồi. 

Chuyện  niệm  Phật,  ước  về  mặt  được  lợi  ích  ngay  trong  đời  này  thì 

cần phải chí thành khẩn thiết thường niệm. Nếu [chỉ để] gieo thiện căn, 

dẫu đùa bỡn niệm một câu cũng nhất định sẽ trong đời sau nhờ vào thiện 

căn ấy phát khởi mà tu trì. Vì thế, cổ nhân dựng nhiều tháp miếu to lớn 

là  vì  muốn  cho  hết  thảy  mọi  người  trông  thấy  đều  gieo  thiện  căn.  Một 

câu  Phật  hiệu  này  đã  gieo  vào  trong  tám  thức  điền  sẽ  vĩnh  cửu  chẳng 

diệt. Lúc đức Phật tại thế, một cụ già muốn xuất gia đầu Phật, năm trăm 

vị thánh chúng quán sát, thấy từ tám vạn kiếp đến nay, ông cụ trọn chẳng 

có  một  mảy  may  thiện  căn  nào,  bèn  cự  tuyệt  chẳng  thâu  nhận.  Ông  cụ 

liền gào khóc ở phía ngoài Kỳ Viên, Phật cho gọi vào, thuyết pháp cho 

ông cụ, cụ liền chứng đạo quả. Năm trăm vị thánh chúng đều chẳng hiểu 

được nguyên nhân, hỏi Phật, Phật dạy:  “Người này trong vô lượng kiếp 

 trước, do bị hổ đuổi phải trèo lên cây, niệm một câu Nam Mô Phật, gặp 

 ta bèn đắc đạo. Đạo nhãn của hàng Thanh Văn các ông chẳng thể thấy 

 được!”  

Do  vậy  biết  rằng:  Chịu  niệm  Phật  cố  nhiên  là  tốt.  Nếu  [người  ta] 

không  chịu  niệm,  hãy  bảo  người  ấy:  “Chịu  nghe  niệm  Phật  hiệu  cũng 

gieo được thiện căn, nghe lâu ngày cũng có công đức lớn lao”. Gần đây, 

ở Vô Tích người niệm Phật rất đông; có một người biết nấu món chay. 

Hễ  mở  Phật  thất  đều  gọi  người  ấy  đến  nấu.  Người  ấy  hằng  ngày  nghe 

tiếng niệm Phật; về sau đứa con ông ta sắp chết, liền nói: “Con sắp chết, 

nhưng chẳng thể đến được chỗ tốt lành. Cha hãy cho con Phật của cha, 

con  sẽ  đến  được  chỗ  tốt  lành”.  Người  cha  nói:  “Cha  chẳng  niệm  Phật, 

làm sao có Phật được?” Đứa con nói: “Phật của cha nhiều lắm. Chỉ cần 

cha nói một tiếng, con sẽ chết an lành”. Người cha nói: “Vậy thì tùy con, 

muốn  bao  nhiêu  cứ  lấy  bấy  nhiêu”.  Đứa  con  liền  chết.  Ông  ta  tự  nhủ: 

“Mình chẳng hề niệm Phật, sao lại có Phật?” Người hiểu biết bảo: “Lúc 

ông nấu cỗ chay ở trong căn nhà gần chỗ niệm Phật, hằng ngày thường 

nghe mọi người niệm Phật. Cho nên cũng có công đức lớn”. Đấy là kẻ 

vô  tâm  nghe;  chứ  nếu  lưu  tâm  nghe  thì  công  đức  càng  lớn  hơn!  Niệm 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 280 of 327

kinh  thì  không  có  câu  văn  được  lập  lại,  chẳng  thể  [nghe]  từng  câu  rõ 

ràng, minh bạch được. Dẫu lưu tâm lắng nghe cũng khó thể nghe cho rõ 

ràng, huống là kẻ vô tâm ư? Đủ biết công đức niệm Phật thù thắng! 

432. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ mười) 

Hôm  qua,  lúc  tôi  sắp  đem  thư  gởi  cho  bưu  điện,  thầy  Đương  Gia 

Linh Nham đến nói: “Nhờ Trương cư sĩ vẽ mấy bức hình mười hai vị Tổ 

trong Liên Tông, chẳng biết bà ta có thời gian, sức lực để làm được hay 

chăng?”  Nếu  bà  tâm  tình  phân  vân,  chẳng  thể  cất  bút  thì  cũng  không 

sao. Nếu vẫn có thể vận dụng ngòi bút khéo léo như trước đây, xin hãy 

vẽ trước một bức, gởi tới [Linh Nham] bằng thư bảo đảm rồi mới châm 

chước quy tắc. Bức thứ hai thứ ba sẽ vẽ giống như vậy, dùng loại giấy 

Tuyên178 rộng bốn thước, phía trên viết bài thơ ca tụng theo Cổ Thể Thất 

Ngôn  Bát  Cú.  Trước  hết,  đề  tên  Tổ  Sư,  kế  đến  ghi  niên  đại,  ghi  trong 

một tờ giấy khác, gắn lên đầu bức tranh. Tên bài tụng, tên họa sĩ đều viết 

phía dưới bức chân dung, ngõ hầu chẳng đến nỗi mắc lỗi “tên của phàm 

phu được đặt phía trên tượng Tổ Sư”. Về giấy, xin cư sĩ hãy mua giùm, 

để  khỏi  bị  nhăn  gãy  khi  gởi  tới.  Mười  hai  vị  Tổ,  chính  là  những  vị 

thường  được  cõi  đời  gọi  là  Liên  Tông  Cửu  Tổ  (chín  vị  tổ  của  Liên 

Tông), phía dưới vị Tổ thứ tám là Liên Trì đại sư, thêm ngài Ngẫu Ích 

vào  thành  vị  Tổ  thứ  chín,  nên  ngài  Triệt  Lưu  thành  Tổ  thứ  mười.  Do 

vậy, ngài Tư Tề [Thật] Hiền từ vị Tổ thứ chín trở thành vị Tổ thứ mười 

một, tiếp đó lại thêm Triệt Ngộ thiền sư thành vị Tổ thứ mười hai. 

Phía sau ảnh tượng của Phật, của Tổ, phụ thêm tượng chín vị tổ. Chỉ 

có các ngài Ngẫu Ích và Triệt Lưu không có tượng  (nay đều đã có), ngài 

Triệt Ngộ thì ở Hồng Loa có hình chụp. Trộm nghĩ hình tượng thời cổ 

đều từ ý tưởng của người đời sau vẽ ra. Theo đúng lý, chư Tổ không để 

râu, chỉ có ngài Thiện Đạo là râu dài, tóc dài, sợ rằng cũng là do tưởng 

tượng, chưa thấy có chỗ nào đề cập đến chuyện Ngài để râu dài tóc dài. 

178  Tuyên  chỉ  (giấy  Tuyên)  là  một  loại  giấy  nổi  tiếng  chuyên  dùng  trong  hội  họa  cổ  của 

Trung Quốc. Đây là một sản phẩm đặc thù của huyện Kính tỉnh An Huy, có những tính chất 

rất quý như không giòn gẫy khi để lâu ngày, giữ được màu sắc không phai, và không dễ bị 

hoen ố bởi thời tiết. Đến thời Tống, các xứ Huy Châu, Trì Châu, Tuyên Châu v.v… đều chế 

được  loại  giấy  này.  Do  trong  thời  ấy,  những  vùng  này  đều  thuộc  về  Tuyên  Châu  Phủ  nên 

loại giấy này được gọi chung là Tuyên Chỉ (giấy Tuyên). Giấy Tuyên được chế bằng vỏ cây 

Thanh Đàn, pha lẫn với bột của một loại cỏ có tên là Thủy Đạo. Từ đời Tống - Nguyên trở 

đi,  bột  giấy  còn  được  pha  thêm  các  loại  bột  gỗ  dó,  dâu,  tre,  hay  đay  để  tạo  thành  các  loại 

giấy Tuyên khác nhau nhằm tạo hiệu quả sống động cao nhất cho tranh vẽ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 281 of 327

Cũng  có  tượng  vẽ  Ngài  râu  ngắn  củn.  Chỉ  có  ngài  Triệt  Ngộ  râu  vừa 

thanh tú vừa dài. Nếu luận theo giới cấm của Phật thì có lẽ chẳng để râu 

mới nên, nhưng luận theo phương diện thế gian thì cũng chẳng trở ngại 

gì. Chỉ có ngài Thiện Đạo để râu dài tóc dài là đáng nghi. Chuyện này 

hãy để từ từ, đợi sau này quyết định. Xin hãy sáng suốt suy xét rồi trả lời 

như thế nào  (Tháng Giêng năm Kỷ Mão - 1939) 

433. Thư trả lời nữ cư sĩ Trương Giác Minh (thư thứ mười một) 

Nay gởi cho bà một bức tượng bán thân của Sơ Tổ, một bức tượng 

ngồi toàn thân của thiền sư Triệt Ngộ. [Tượng của] mười hai vị Tổ đều 

lấy tượng của ngài Triệt Ngộ làm chuẩn, nhưng chỉ y theo dáng ngồi mà 

thôi, bất tất đều phải vẽ đắp y. Cái vòng treo y của ngài Triệt Ngộ quá 

thấp, cần phải vẽ cao lên hai ba phân mới nên. Đối với những thứ trang 

nghiêm được vẽ thêm bên cạnh tượng chẳng cần phải vẽ quá nhiều, càng 

đơn giản càng hay, đều vẽ sao cho nhất trí. Nếu tượng này được vẽ ra, 

chắc  sẽ  được  chụp  ra  để  truyền  bá.  Không  nhất  định  phải  viết  bài  Tán 

của Quang vào tranh, do chư Tổ đều có một bài tụng theo lối Thất Ngôn 

Bát Cú đề vào phần giấy ở phía trên tượng như cách thường làm trong 

cõi đời. Xin hãy tận hết tâm lực vẽ trước hai bức tượng này gởi tới [Linh 

Nham] để [chúng tôi] xem thử rồi mới lại quyết định, cân nhắc. Nếu bà 

chịu vẽ hết mười hai bức thì cũng hay lắm, nhưng không cần gấp. Dẫu 

phải mất mấy tháng cũng không sao cả. Nếu chẳng thể vẽ hết, thì vẽ hai 

ba bức cũng được; [chúng tôi] sẽ đem cách thức bà đã vẽ để cầu người 

biết vẽ vẽ tiếp  (ngày Hai Mươi Sáu tháng Giêng năm Kỷ Mão - 1939) 

434. Thư trả lời cư sĩ Cung Tông Nguyên (thư thứ nhất) 

Chúng  ta  từ  bao  kiếp  đến  nay  cố  nhiên  đã  có  lúc  gieo  thiện  căn, 

nhưng  chưa  gặp  được  pháp  môn  cậy  vào  Phật  lực  để  liễu  thoát  ngay 

trong một đời, cho nên vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ, chẳng thể tự 

thoát được. Ông thuở bé theo mẹ tin Phật, ấy là thiên tánh. Về sau, lậm 

nặng  chất  độc  của  Âu  -  Hàn,  đấy  chính  là  tập  thói  xấu  ác.  Còn  những 

cảnh được thấy trong giấc mộng thì cũng là do thiện căn từ đời trước mà 

ra, nhưng mê đã quá sâu, cho nên trong nhất thời chẳng thể lập tức quay 

đầu  lại  được.  Sự  quan  hệ  này  hết  sức  nguy  hiểm!  Nếu  chẳng  tự  chấn 

chỉnh, sẽ mê muội dài lâu, sợ rằng ngay cả danh hiệu Phật cũng không 

cách gì nghe được! Nay đã biết rồi, hãy nên nỗ lực! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 282 of 327

Hơn nữa, pháp môn Tịnh Độ khác với các pháp môn khác. Các thứ 

pháp môn khác đều cậy vào tự lực, chỉ có pháp môn này hoàn toàn cậy 

vào  Phật  lực.  Phương  Nam,  Tông  môn  khá  nhiều,  chớ  nên  xen  nhập 

Tông  môn,  mong  được  cái  danh  đẹp  đẽ  là  “Thiền  -  Tịnh  song  tu”.  Nói 

chung,  Tông  môn  lấy  việc  khán  câu   “người  niệm  Phật  là  ai”   để  được 

khai  ngộ,  tuyệt  chẳng  nói  đến  “tín  nguyện  cầu  sanh”.  Đừng  nói  chưa 

ngộ, dẫu khán đến mức thấy được diện mục vốn có của người niệm Phật 

thì chỉ được kể là Ngộ, còn cách liễu sanh tử rất xa! Nếu chưa đạt đến 

địa vị “nghiệp tận, tình không”, chắc chắn chẳng thể cậy vào tự lực để 

liễu sanh tử được! 

Thêm nữa, chẳng chú trọng tín nguyện, cầu sanh Tây Phương là trái 

nghịch với Phật, chẳng thể cậy vào Phật lực để liễu sanh tử được! Vì thế, 

người niệm Phật hễ xen kèm hơi hướng Tông môn thì chỗ được lợi ích ít 

ỏi mà chỗ mất lợi ích lại nhiều. Giáo lại càng khó đắc lực hơn nữa! Mật 

Tông  ăn  nói  quá  lớn  lối,  nguy  hiểm  cùng  cực179.  Ông  hãy  nên  chuyên 

chú  một  môn  tín  nguyện  niệm  Phật,  kèm  thêm  là  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng  giữ  các  điều  lành,  dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  lại  còn  đem 

những điều ấy dạy người, chắc chắn sẽ được vãng sanh. Phàm suy nghĩ, 

động niệm, cư xử đều phải lấy chân thật chẳng dối làm chánh, ngõ hầu 

chẳng luống uổng cuộc đời này, chẳng phí dịp gặp gỡ này! Hãy đọc kỹ 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục, ở đây không viết cặn kẽ. Quang già rồi, không 

có sức để thù tiếp, xin đừng thường gởi thư đến  (Ngày Hai Mươi tháng Sáu 

 năm Dân Quốc 20 - 1931)

435. Thư trả lời cư sĩ Cung Tông Nguyên (thư thứ hai) 

Đang trong thời thế này chỉ nên giữ bổn phận, mặc kệ những kẻ mất 

trí  điên  cuồng  làm  gì  thì  làm,  trọn  chẳng  tranh  luận  hoặc  bắt  bẻ  bọn 

chúng. Bởi lẽ, người hiểu lý thì ít, kẻ hồ đồ thì nhiều. Nếu có tranh biện 

xảy ra, do bọn ma thế mạnh, sẽ đâm ra càng làm tăng thế lực của chúng. 

Đối với người biết tốt - xấu, hãy gắng khuyên họ đừng theo bọn chúng. 

179 Xin chú ý ở đây Tổ không có ý đả kích Mật Tông mà chỉ quở trách những kẻ không học 

hiểu giáo nghĩa Mật Tông đến nơi đến chốn, được truyền thụ vài ấn quyết, đọc một số kinh 

sách  Mật  Tông  rồi  ngạo  nghễ  coi  thường  các  tông  khác,  cũng  như  không  hiểu  rõ  ý  nghĩa 

“hiện thân thành Phật”, tự xưng là đã đắc đạo, tự xưng là Thượng Sư, thâu nhận đồ chúng 

tràn  lan,  cũng  như  chuyên  chú  trọng  thần  thông,  không  hiểu  mục  tiêu  cuối  cùng  của  mọi 

pháp môn trong Phật giáo là hướng tới mục đích liễu sanh thoát tử, tấn tu cho đến khi thành 

Phật Quả. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 283 of 327

Nếu là kẻ chẳng biết tà - chánh thì chỉ đành bỏ mặc. Ví như con chó ăn 

phân cho là thơm ngon. Nếu bảo là hôi thối, ngăn trở nó đừng ăn, ắt nó 

sẽ ôm lòng giận dữ, cho là muốn đoạt món ăn ngon lành của nó! Chẳng 

những vô ích mà còn có thể chuốc lấy họa lớn! 

Pháp của ngoại đạo bí mật chẳng truyền. Muốn nói ra sợ bẩn miệng 

tôi, muốn viết ra sợ bẩn tay tôi. Chỉ nên dùng lòng chí thành niệm Phật, 

niệm  Quán  Thế  Âm  để  xoay  chuyển  pháp  của  bọn  chúng.  Dẫu  chẳng 

thể  chuyển  được,  há  để  bị  bọn  chúng  xoay  chuyển  ta  ư?  Sở  dĩ  ngoại 

đạo được truyền khắp cả thế giới là do dùng hai thứ [biện pháp] bí mật 

và thốt lời thề độc! Nếu bỏ hai cách ấy đi, ắt sẽ băng tan, ngói vỡ liền! 

Quang vốn muốn nói sơ lược, nhưng sợ kẻ đố kỵ giáng họa, nên chỉ nói 

tóm  tắt  mà  thôi!  Lũ  ma  rất  đông  đảo,  không  tìm  được  cách  nào  [ngăn 

chặn].  Nay  gởi  cho  ông  bài  tựa  về  Cư  Sĩ  Lâm  ở  Triều  Dương,  xin  hãy 

chép lại treo trong Lâm để những ai hiểu văn lý xem đến ắt sẽ sanh lòng 

chánh tín rồi hộ trì. Quang già rồi, sáng chẳng bảo đảm được tối, từ nay 

đừng  gởi  thư  đến  nữa,  cũng  đừng  giới  thiệu  người  khác  quy  y,  bởi  tôi 

không có mục lực lẫn tinh thần để thù tiếp vậy. 

436. Thư trả lời cư sĩ Cung Tông Nguyên (thư thứ ba) 

Nhận được thư, biết chuyện Thái Vũ Thanh quy y. [Ông nói] đã gởi 

thư  đến  trong  hạ  tuần  tháng  trước,  nhưng  tôi  chưa  từng  nhận  được  thư 

ấy.  Xét  cảnh  ngộ  của  ông  Thái,  đáng  gọi  là  “khổ  sở  đến  cùng  cực”. 

Nhưng  khổ  -  vui,  họa  -  phước,  vốn  chẳng  nhất  định;  người  khéo  dụng 

tâm  có  thể  biến  khổ  thành  vui,  biến  họa  thành  phước.  Kẻ  chẳng  khéo 

dụng  tâm,  phần  nhiều  do  vui  mà  bị  khổ,  do  phước  mà  mắc  họa!  Vũ 

Thanh đã biết tướng thế gian vô thường, gấp muốn quy y Tam Bảo để tu 

trì  Tịnh  nghiệp,  để  cầu  nương  vào  Phật  từ  lực  hòng  liễu  sanh  thoát  tử. 

Đây  có  thể  nói  là:  “Cảnh  khổ  là  cơ  hội  quý  báu  để  thành  tựu  đại  thiện 

căn  liễu  thoát  sanh  tử  cho  ông  ta”.  Nếu  không,  con  cháu  đầy  nhà,  gia 

đình  hòa  thuận,  chỉ  biết  những  sự  sung  sướng  trước  mắt,  ai  tính  đến 

chuyện sau khi chết sẽ đi về đâu! 

Ông  ta  đã  phát  tâm  quy  y,  nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  ta  là  Tông 

Tịnh,  nghĩa  là  chuyên  chú  trọng  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Nhưng cần phải cởi gỡ những điều canh cánh trong lòng, đừng 

nên thường ngậm ngùi “tuổi già xộc đến mà con chết, cháu mất”, càng 

thêm sanh lòng oán trời hận người, chỉ nên tự oán, tự phản tỉnh: “Chính 

mình đời trước ít vun bồi thiện căn đến nỗi đời này bị kết quả ấy!” Lại 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 284 of 327

hãy  nên  thường  sanh  lòng  hoan  hỷ:  “Nếu  chẳng  vì  bọn  họ  chết  mất,  ta 

quyết  khó  thể  phát  tâm  xuất  thế.  Tâm  này  chẳng  phát,  dẫu  cho  chết  đi 

vẫn  được  tái  sanh  trong  loài  người,  quyết  khó  thể  vĩnh  viễn  chẳng  tạo 

ác  nghiệp.  Đã  tạo  ác  nghiệp,  sẽ  đọa  trong  tam  ác  đạo,  chịu  các  sự  khổ 

lâu  dài  cả  kiếp  trong  súc  sanh,  ngạ  quỷ,  địa  ngục.  Nay  do  cái  chết  của 

bọn họ khiến cho ta phát tâm xuất thế, đúng là trời dùng cái chết của bọn 

chúng để hoàn thành tốt đẹp thiện quả xuất thế cho ta. Ấy chính là thiện 

căn đời trước của ta phát hiện”. 

Hãy giữ yên bổn phận, chẳng sanh oán hờn, cùng với người con dâu 

góa bụa, cháu gái đều tu Tịnh nghiệp để mong cùng sanh Tây Phương. 

Nếu  làm  được  như  vậy  thì  chẳng  những  chính  mình,  dâu,  cháu  được 

sanh về Tây Phương mà người vợ đã khuất, hai đứa con, hai đứa cháu, 

một  đứa  dâu  đều  sẽ  nhờ  vào  pháp  ích  ấy  mà  cũng  được  nương  theo 

Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Chớ nên mang tri kiến ngu si vô tri, 

thường ôm lòng sầu lo, than thở, đến nỗi tuy niệm Phật mà tâm đâm ra 

bị chướng ngại, đến nỗi chẳng tương ứng với Phật, làm hỏng đại sự của 

chính mình! 

Nay gởi thêm cho ông ta hai tờ Một Lá Thư Trả Lời Khắp, xin hãy 

nương  theo  đó  để  tự  hành,  lại  dùng  những  điều  ấy  để  giáo  hóa  người 

khác,  ắt  người  ta  sẽ  biết  mình  tri  thức  cao  minh,  tu  trì  tinh  tấn,  sẽ  vui 

vẻ thuận theo, công đức ấy lớn lắm. Tất cả phương pháp tu trì sợ ông ta 

chưa hiểu rõ, nay gởi cho ông ta một cuốn Gia Ngôn Lục, xin hãy lắng 

lòng  đọc  kỹ  thì  sự  mầu  nhiệm  thù  thắng  nơi  cõi  Tây  Phương,  pháp  tắc 

tu hành, trợ niệm khi lâm chung, giáo dục trong gia đình sẽ đều biết rõ 

phương  hướng  vậy!  Cháu  gái  còn  thơ  ấu,  hãy  nên  nghiêm  túc  răn  dạy, 

vun  bồi  tư  cách  hiền  huệ  lương  thiện  cho  nó,  ngõ  hầu  nó  sẽ  trở  thành 

bậc  thầy  khuôn  mẫu  cho  nữ  giới  trong  mai  sau.  Ấy  chính  là  rạng  mày 

nở mặt, cao trỗi hơn chuyện con cháu làm quan to, giàu có lớn rất nhiều. 

Vì  sao  vậy?  Do  hiền  nữ  ắt  sẽ  có  thể  là  hiền  thê,  hiền  mẫu  của  người 

khác, khiến cho cả chồng lẫn con cháu đều thành hiền nhân. Xin hãy đưa 

những điều này cho ông ta coi để ông ta làm theo đó thì may mắn thay! 

437. Thư trả lời cư sĩ Vương Huệ Thường (thư thứ nhất) 

Nhận được thư biết trong một năm nay, ông đã du lịch mấy vạn dặm, 

khai  thông  tri  kiến  và  tu  trì  Tịnh  nghiệp,  chiết  phục  ngã  mạn;  so  với 

trước  kia,  tâm  gấp  cầu  sanh  Tây  Phương  càng  chân  thật  thiết  tha  gấp 

trăm lần. Nỗi khổ trong Sa Bà chẳng thể chịu đựng được một buổi, hãy 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 285 of 327

nên toàn thân buông xuống, nhất tâm niệm Phật và khuyên quyến thuộc 

nhất  tâm  niệm  Phật.  Sự  nghiệp  trước  kia  là  giấc  mộng,  nay  chẳng  nên 

làm nữa, hãy chuyên thực hiện giấc mộng vãng sanh Tây Phương. Đến 

khi giấc mộng ấy đã thành, lại nương vào Phật từ, trở lại Sa Bà, phổ độ 

oán thân đều cùng sanh Tịnh Độ, ngõ hầu chẳng phụ cuộc đời này và dịp 

gặp gỡ này. 

Nếu  chẳng  buông  xuống  được  thì  sau  này  chỉ  có  ác  mộng,  quyết 

chẳng  có  hảo  mộng.  Loại  ác  mộng  ấy  còn  chẳng  muốn  nghe,  huống  là 

mộng thấy ư? Nếu vẫn muốn mộng thấy thì chính là gã điên! May mắn 

là  quyến  thuộc  bình  yên,  hãy  nên  suất  lãnh  mọi  người  cùng  thực  hiện 

giấc mộng vãng sanh Tây Phương để mong được cùng với các vị thượng 

thiện  nhân  cùng  hội  ngộ  nơi  liên  trì!  (Ngày  Mười  Hai  tháng  Bảy  năm  Dân 

 Quốc 28 - 1939) 

438. Thư trả lời cư sĩ Vương Huệ Thường (thư thứ hai) 

Năm ngoái nhận được thư ông, ông ngờ Quang không gởi thư. Biết 

ông  học  nghiệp  tăng  tấn  lớn  lao,  thấy  được  chỗ  người  khác  chưa  thể 

thấy, vì thế chẳng muốn trả lời. Còn như hòa thượng X… nói Quang đã 

chết, đấy là lời thật đó, bởi nhân cách đã mất, chỉ là sống trộm. Nay lại 

nghĩ  đến,  chẳng  nói  gì  khác.  Niệm  Phật,  niệm  Quán  Thế  Âm,  so  với 

những  kẻ  sanh  lên  trời  Đâu  Suất,  khó  -  dễ,  an  ổn  -  nguy  hiểm  sẽ  khác 

biệt gấp trăm ngàn vạn ức lần sự cách biệt vời vợi giữa trời và vực! Ông 

tên là Mộ Nho, Quang tuy theo đạo Thích vẫn còn có khí phận của Nho, 

chỉ hai câu nói ấy đã chính là lời mổ tim vẩy máu rồi! Những điều khác 

đều chẳng nói tới nữa!  (Ngày Hai Mươi Ba tháng Tám năm Dân Quốc 29 - 1940)

439. Thư trả lời cư sĩ Dương Huệ Minh 

Từ quý ấp có ông Tống và Trụ Trì chùa Cụ Giác là sư Nguyên Tràng 

đến núi thăm viếng, cho biết cư sĩ gảy đàn180 trong ấp ấy, gió nhân dịu 

mát, cả vùng ca tụng. Quang nghe vậy khôn ngăn hoan hỷ, an ủi. Người 

học  Phật  đều  phải  nên  dùng  tâm  Bồ  Tát  để  làm  chuyện  thánh  hiền. 

180 Đây là một cách nói dựa theo điển tích  “minh cầm nhi trị”  (gảy đàn cai trị). Điển tích này 

xuất phát từ bộ Lã Thị Xuân Thu, phần Sát Hiền:  “Mật Tử tiện trị Đơn Phụ, đản minh cầm, 

 thân bất hạ đường, nhi Đơn Phụ trị”  (Mật Tử bị đày về trông xứ Đơn Phụ, chỉ đánh đàn, 

chẳng phải ra công đường xét án mà Đơn Phụ được bình trị). Do vậy, đời sau thường dùng 

từ ngữ  “minh cầm nhi trị”  để chỉ người có đức độ, dùng lễ nhạc, đạo nghĩa cảm hóa dân. Về 

sau, từ ngữ này trở thành một lối nói khách sáo nhằm ca ngợi một ông quan có tài cai trị. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 286 of 327

Huống chi ông thân làm Ấp Trưởng, làm cha mẹ của dân ư? Cư sĩ đã có 

thể  dùng  tâm  Bồ  Đề  để  cai  trị  bằng  lòng  nhân,  thật  đáng  gọi  là  đệ  tử 

chân thật của đức Phật, may mắn chi hơn? Sư Nguyên Tràng nói: “Xây 

cửa chùa mới, tính thỉnh cư sĩ đề một tấm biển ngạch hòng rạng rỡ pháp 

đạo, tăng lòng tín ngưỡng cho người khác”, cậy Quang báo cho ông biết, 

chắc là ông chẳng đến nỗi tiếc công múa bút vậy. Do vậy bèn kèm theo 

thư, trình lên ông kích thước vừa vặn nhất để khắc lên bia đá. Trên tấm 

biển  ngạch,  hoặc  đề   “Bất  Nhị  pháp  môn”   hoặc   “đồng  đăng  giác  lộ”  

(cùng lên đường giác), hoặc  “nhất siêu trực nhập” , hoặc  “tam giải thoát 

 môn” (ngày mồng Một tháng Chín). 

440. Thư trả lời cư sĩ Dương Điển Thần (thư thứ nhất) 

[Nhận  được]  thư  ông  từ  núi  chuyển  đến,  do  tôi  phải  sắp  đặt  in  bộ 

Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ nên hằng ngày chẳng rảnh rỗi, tất cả thư từ 

đều nhất loạt chẳng thể trả lời được. Các hạ đã sanh lòng tin sâu xa nơi 

Phật  pháp  và  pháp  môn  Tịnh  Độ,  lẽ  ra  phải  nên  bái  bậc  cao  minh  làm 

thầy;  còn  kẻ  tầm  thường,  hèn  kém  như  Quang  chẳng  được  mấy  ai  coi 

trọng,  nếu  thờ  làm  thầy  sẽ  thành  ra  bị  khuất  lấp,  nhục  nhã  vậy!  Tuy 

nhiên, đã là hữu duyên, chẳng ngại gì đãi nhau bằng tình đạo. Nay đem 

những sách như Văn Sao… gởi tới, để làm căn cứ “tự hành, dạy người” 

trong mai sau. 

Lệnh  lang  Ấu  Điển  muốn  tiêu  diệt  tai  chướng,  tăng  trưởng  phước 

huệ, hãy nên hằng ngày lễ bái trì niệm thánh hiệu Quán Âm, đấy chính là 

 “tự cầu nhiều phước, phải sửa đức mình” , há nên bắt chước lệ cũ của kẻ 

ngu tục, đem đãy đeo vào tay [của tượng] Bồ Tát để cầu Ngài ngầm che 

chở ư? Hãy đối trước Bồ Tát bẩm rõ rồi đem cái đãy ấy đốt đi để sau này 

khỏi phải vứt bỏ. 

Nếu  vợ  chồng  các  hạ  và  lệnh  lang  thường  niệm  Quán  Âm  thì  tâm 

buộc  nơi  đức  Quán  Âm.  Tâm  buộc  nơi  đức  Quán  Âm  sẽ  tự  được  đức 

Quán  Âm  che  chở,  gia  hộ,  do  tâm  Bồ  Tát  và  tâm  chúng  sanh  tương 

thông  trong  từng  hơi  thở.  Chỉ  vì  chúng  sanh  mê  trái,  tự  hình  thành 

chướng ngại, nên chẳng được che chở, gia hộ. Lỗi nơi chính mình, nào 

phải  Bồ  Tát  có  lòng  thiên  vị,  riêng  tư!  Quang  sẽ  diệt  tung  tích,  ẩn  dật 

lâu dài, tất cả những vật chẳng khẩn yếu đã gác bỏ hết. Ông nói đến ảnh 

chụp của ông, sợ bạn bè ở Phổ Đà biết ý này nên giữ lại cũng không biết 

chừng! Sau này đừng đến Phổ Đà nữa, cũng chẳng thể nói rõ Quang sẽ 

ẩn dật tung tích ở chỗ nào để khỏi phải bị phiền nhiễu thù tiếp thư từ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 287 of 327

Lịch Sử Cảm Ứng Thống Kỷ do thợ in chẳng cẩn thận, khi giảo đối 


để làm Chỉ Bản lần thứ hai, do những chữ đã được xếp khuôn phải được 

lèn thật chặt, hễ có chữ nào chênh vênh, hoặc trồi lên, họ đều thuận tay 

cắm  bừa  lại,  đến  nỗi  sai  ngoa  quá  nhiều.  Mười  mấy  ngày  sau  nữa  sẽ 

có  bản  đính  chánh  được  in  ra,  ông  sẽ  biết  chi  tiết!  Phổ  Môn  Phẩm  Đồ 

Chứng  đáng  để  làm  phương  tiện  khơi  gợi  lòng  ngưỡng  cầu  đức  Quán 

Âm.  Văn  Sao,  Gia  Ngôn  Lục,  văn  tuy  chất  phác,  vụng  về,  nhưng  [qua 

những sách ấy] những điều trọng yếu để giữ thân xử thế, trị gia, trị quốc, 

tu  chân  ngay  trong  cõi  tục,  sống  trong  cõi  trần  học  đạo  đều  có  thể  biết 

rõ. Nếu có thể thực hành thì tốt lành chi hơn? Nếu chẳng thực hành, chỉ 

muốn bàn nói điều huyền lẽ diệu cho trơn mồm bóng miệng thì lợi ích 

đạt được cũng chỉ là ăn nói lưu loát mà thôi!  (Mồng Tám tháng Chạp) 

441. Thư trả lời cư sĩ Dương Điển Thần (thư thứ hai) 

Nhận được thư, biết Từ tâm khá sâu; vì thế chẳng tiếc nhiều tiền, hễ 

thấy  [con  vật  sắp  bị  giết]  liền  mua  để  thả,  tôi  cảm  kích,  bội  phục  cùng 

cực.  Nếu  nói  niệm  Đa  Bảo  Như  Lai  hoặc  Thất  Như  Lai181,  hoặc  Vãng 

Sanh Chú, hoặc Chuẩn Đề Chú, hoặc Đại Bi Chú thì đều được, há nên 

tụng chú do người đời soạn ra? Quang chẳng cho như vậy là đúng lắm! 

Các  hạ  đã  hiểu  sâu  xa  Phật  lý,  sao  vẫn  nghĩ  những  chú  văn  [do  người 

đời soạn ra] ấy là hữu ích, còn những chú do đức Phật nói đâm ra chẳng 

có ích gì? Đấy cũng là tập khí trong đời trước tin đạo chẳng chuyên dốc 

mà ra. Khi tập khí hãy còn mà chính mình chẳng biết, [chẳng hạn] như 

tập  khí  của  thói  quan  liêu,  chỉ  những  ai  không  có  thói  ấy  mới  biết!  Tự 

mình có thói tập khí ấy dẫu người khác có nói thì chính mình vẫn chẳng 

nhận biết những điều đã được chỉ ra. 

Người  học  đạo  cần  phải  trừ  tập  khí.  Tập  khí  ngạo  mạn  quả  thật  là 

chướng ngại cho sự nhập đạo. Các hạ hãy xét kỹ, quan sát lời nói, hành 

vi  chắc  sẽ  biết  được!  Hễ  biết  thì  còn  có  được  lợi  ích  thù  thắng.  Lời  lẽ 

này không ai chịu nói, Quang một mực lòng dạ thẳng băng, ăn nói thẳng 

tuột,  chẳng  nề  hà  kiêng  kỵ,  muốn  cho  các  hạ  thật  sự  được  lợi  ích  chân 

181 Đây là danh hiệu của bảy đức Như Lai thường được xướng tụng trong khi thí thực hoặc 

cúng dường. Danh hiệu của bảy vị này xuất phát từ Diệm Khẩu Du Già Đà La Ni Kinh, gồm: 

Bảo Thắng Như Lai, Đa Bảo Như Lai, Diệu Sắc Thân Như Lai, Quảng Bác Thân Như Lai, 

Ly  Bố  Úy  Như  Lai,  Thế  Gian  Quảng  Đại  Oai  Đức  Tự  Tại  Quang  Minh  Như  Lai  và  A  Di 

Đà Như Lai. Nhưng theo nghi thức phổ biến hiện thời, danh hiệu của bảy vị Như Lai là Bảo 

Thắng Như Lai, Đa Bảo Như Lai, Diệu Sắc Thân Như Lai, Quảng Bác Thân Như Lai, Ly Bố 

Úy Như Lai, Cam Lộ Vương Như Lai và A Di Đà Như Lai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 288 of 327

thật cho nên lược thuật nguyên do. 

442. Thư trả lời cư sĩ Dương Điển Thần (thư thứ ba) 

Nhận được thư, biết ông hằng ngày tụng niệm tinh ròng, siêng năng, 

tôi mừng rỡ, an ủi không chi bằng. Ông nói đến bóng đen thì đấy chẳng 

phải là ảnh của Phật, Bồ Tát, cũng chẳng phải là hình ảnh của oán thân 

đối đầu hiện ra. Do Phật, Bồ Tát đã hiện thì ắt phải có diện mục v.v… rõ 

ràng có thể thấy được, còn oán thân sẽ hiện ra tướng đáng sợ. Hình ảnh 

ấy chính là những cô hồn có duyên với ông trong đời trước, mong được 

nhờ vào sức niệm Phật tụng kinh để được siêu sanh vào đường lành. Sau 

khi hồi hướng cho họ trong khóa tụng, ông lại chuyên hồi hướng cho họ, 

khiến  họ  tiêu  trừ  ác  nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  căn,  cậy  vào  Phật  từ  lực 

vãng  sanh  Tây  Phương  thì  sẽ  hữu  ích  cho  họ,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  một 

phen khổ tâm hiện bóng ấy. 

Hơn nữa, phàm là người tu hành tâm phải có chủ ý, thấy cảnh giới 

tốt  chẳng  sanh  hoan  hỷ,  thấy  cảnh  giới  chẳng  tốt  đẹp  không  sanh  lòng 

kinh  sợ.  Làm  được  như  thế  thì  những  cảnh  giới  đã  thấy  đều  trở  thành 

duyên  trợ  đạo.  Nếu  không,  chúng  đều  trở  thành  duyên  chướng  đạo. 

Thêm nữa, phàm là người tu hành, hãy nên lấy chí thành, cung kính làm 

gốc, giữ lòng từ bi khiêm tốn. Tâm giữ được, thân hành được, tuy chẳng 

thể hoàn toàn tương ứng với Phật, nhưng phải nỗ lực cố gắng để mong 

chẳng trái tâm Phật, hạnh Phật, sẽ đáng gọi là người tu hành chân thật, 

là đệ tử thật sự của đức Phật vậy!  (Ngày Mười Chín tháng Bảy năm Mậu Thìn - 

 1928) 

443. Thư trả lời cư sĩ Nghiêm Đức Bân (thư thứ nhất) 

Pháp danh của cha con và em gái (Chí Tiên), vợ chồng ông Trương, 

mẹ con ông Phạm được viết trong một tờ giấy khác. U Minh Giới182 sẽ 

182 U Minh Giới: Truyền giới Bồ Tát cho người đã mất. Hòa thượng Tuyên Hóa giảng về ý 

nghĩa U Minh Giới như sau:  “U Minh Giới chính là giới được thọ trì bởi hết thảy cô hồn, 

 vong linh. Phàm ai mong vì người đã khuất cầu cho người ấy được thọ U Minh Giới, phải 

 dốc lòng kiền thành, thay mặt cho người ấy cầu giới thì mới được Phật, Bồ Tát, thánh hiền 

 giáng lâm pháp hội, chứng minh thọ giới. Người thay mặt người đã khuất cầu giới phải phát 

 tâm  rộng  lớn,  nguyện  cho  hết  thảy  chúng  sanh  trong  cõi  U  Minh  được  hưởng  lợi  ích  nơi 

 Phật  pháp,  thoát  lìa  mọi  nỗi  khổ  trong  chốn  U  Minh,  sanh  về  đường  lành.  Lại  phải  quán 

 tưởng dung mạo của người đã khuất, phát lòng tin thiết tha thay cho người ấy đảnh lễ Tam 

 Bảo. Có như vậy thì mới cảm được người đã khuất phát lòng chí thành, cầu thọ trì mười giới 

 Đại Thừa Bồ Tát”. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 289 of 327

truyền vào lúc bảy giờ tối hôm Rằm. Con muốn hoằng dương Tịnh Độ 

để  báo  ơn  cha  mẹ,  sao  chỉ  ăn  chay  ba  năm?  Chẳng  biết  sát  kiếp  trong 

mấy  năm  gần  đây  đều  là  do  sát  sanh  ăn  thịt  dấy  lên.  Con  muốn  giảng 

pháp môn Tịnh Độ cho hết thảy mọi người mà chính mình vẫn chưa thôi 

ăn thịt thì người ta cũng bắt chước ăn thịt theo! 

Quang  già  rồi,  sáng  chiều  sẽ  chết,  từ  nay  về  sau  đừng  gởi  thư  tới 

nữa, cũng đừng giới thiệu người khác đến quy y bởi không có mục lực 

lẫn tinh thần để thù tiếp. Nay gởi cho con một tờ Một Bức Thư Trả Lời 

Khắp,  dùng  đó  để  tự  lợi,  lợi  tha  thì  sẽ  là  đệ  tử  chân  thật  của  đức  Phật. 

Chẳng cần phải gởi bù tiền hương kính, nơi đây chẳng theo lệ mua hàng 

hóa ở ngoài chợ búa! Từ nay về sau hễ gởi thư tới nữa, quyết chẳng phúc 

đáp!  (Ngày Mười Một tháng Chín)



444. Thư trả lời cư sĩ Nghiêm Đức Bân (thư thứ hai) 

Thư con gởi đến đã mấy ngày, do bận bịu chẳng rảnh rỗi để lo đến. 

Hôm trước mới đem phiếu thỉnh sách giao cho Hoằng Hóa Xã, chắc họ 

đã  gởi  đến  rồi.  Con  đã  mười  tám  tuổi,  sao  chẳng  sốt  sắng  học  chữ? 

Thêm  nữa,  cách  xưng  hô  trong  khi  viết  thư  đều  chẳng  hợp  lẽ  cho  lắm. 

Con người sống trong thế gian, hễ siêng năng ắt có thành tựu. Nếu lười 

nhác thì một chuyện cũng chẳng thành! Đừng nói là “kẻ tài năng chẳng 

hơn  ai,  vẫn  còn  có  gia  nghiệp  để  trông  cậy!”  Cần  biết  rằng:  Càng  phú 

quý, càng phải siêng học! Con em nhà phú quý phần nhiều bại hoại ít có 

kẻ  thành  chánh  khí  đều  vì  ỷ  vào  gia  nghiệp!  Rốt  cuộc  cái  để  ỷ  vào  lại 

chẳng  đủ  để  ỷ  y,  tài  đức  của  chính  mình  mới  là  cái  có  thể  nương  dựa 

được thì lại chẳng thành tựu gì! Đến nỗi cái có thể trông cậy lại chẳng 

đủ  để  trông  mong  được,  mà  tài  đức  của  chính  mình  lại  chẳng  có  gì, 

chẳng trở thành hạng làm thuê nghèo hèn, há có được chăng? 

Con đã phát tâm quy y Phật pháp, ắt phải làm người tốt trước đã. Giữ 

tấm lòng tốt, nói lời tốt lành, làm chuyện tốt đẹp, nhất cử nhất động dẫu 

ở  trong  nhà  tối  vẫn  chẳng  buông  lung,  chăm  chú  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng  giữ  các  điều  lành  để  làm  người  hiền  người  thiện  trong  thế  gian. 

Làm được như thế thì mới đáng là đệ tử đức Phật! Đối với những kinh 

sách  đã  thỉnh,  phải  đặc  biệt  cung  kính.  Hiện  thời  hãy  nên  đọc  kỹ  Gia 

Ngôn Lục, Văn Sao, Cảm Ứng Thiên Trực Giảng, đừng bắt chước thói 

[đọc sách lướt qua như] cưỡi ngựa xem đèn thì sẽ được lợi ích. Văn Sao, 

Gia Ngôn Lục chính là khai thị. Từ nay trở đi đừng nên gởi thư tới nữa, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 290 of 327

do Quang tuổi già mắt quáng, chẳng thể thù tiếp được. Sách gởi lần này 

là  do  ta  tặng.  Sau  này  muốn  thỉnh  nữa,  hãy  chiếu  theo  bảng  giá  [của 

Hoằng Hóa Xã] mà thỉnh. Nếu cứ theo lệ [tặng sách] này, ta chẳng có tài 

lực ấy đâu!  (Ngày Mười Tám tháng Mười)

445. Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập (thư thứ nhất) 

Con người quý ở chỗ tự biết, chớ nên nói năng lớn lối quá phận bừa 

bãi.  Đọc  những  lời  bàn  luận  nghi  ngờ  của  ông,  thấy  rõ  [ông  cho  rằng] 

dịch kinh trọn chẳng phải là việc khó khăn, chỉ cần biết tiếng ngoại quốc 

là có thể trở thành một dịch giả giỏi rồi! Nếu [chỉ là một] dịch giả [thông 

thường, thiếu căn bản Phật học vững chắc], bảo người ấy dịch kinh thì 

anh ta vẫn giống như kẻ không hiểu tiếng ngoại quốc! Ông cần phải dựa 

theo Phạn bản, Phạn bản chẳng phải là bất di bất dịch, cần phải có con 

mắt trí huệ để phân biệt văn nghĩa trong Phạn bản là đích xác, hoặc là do 

truyền thừa lâu đời bị sai ngoa thì mới có thể dịch kinh được!183 Do một 

người không thể làm được, nên trong một đạo tràng dịch kinh có nhiều 

vị thông gia (người hiểu biết sâu rộng). Có vị dịch kinh văn, có vị chứng 

nghĩa.  Những  vị  tham  dự  dịch  trường  đều  chẳng  phải  toàn  là  những 

người không thông hiểu Phật pháp. 

Ông  hoàn  toàn  tưởng  rằng  [dịch  kinh]  giống  như  dịch  lời  nói  của 

người ngoại quốc, [như vậy] thì giống hệt như kẻ đọc sách chỉ nhận biết 

mặt  chữ,  chứ  trọn  chẳng  hiểu  ý  nghĩa  những  lời  văn  sâu  xa,  uyên  áo 

của thánh nhân ra sao! Chớ nên thốt lời xằng bậy ấy nữa! Cứ nói thì sẽ 

khiến cho kẻ chẳng hiểu biết gì bèn lầm lẫn bội phục ông, chứ khó khỏi 

bị người có chánh kiến đau tiếc sâu xa! Quang một mực chẳng vì muốn 

làm  sướng  tai  khoái  mắt  kẻ  khác  mà  gây  lầm  lẫn  cho  người  ta.  Nếu 

chẳng coi lời Quang là sai thì hãy giữ phận tu trì. Nếu không, đường ai 

nấy đi, chẳng sao cả! Mai kia đi đường gặp nhau sẽ vòng tay chào rồi đi, 

chẳng cần phải hỏi ông là ai, tôi là ai nữa! 

183 Cũng xin nói thêm: Để dịch kinh, tối thiểu người dịch phải thông hiểu những thuật ngữ 

trong Phật pháp mới không hiểu sai. Theo một bài viết đăng trên nguyệt báo Lắng Nghe của 

trường Gia Giáo chùa Viên Giác, ngay cả những vị mang tiếng là học giả Hán - Nôm nhưng 

không chú tâm nghiên cứu Phật giáo vẫn mắc phải những sai lầm ấu trĩ, khó thể chấp nhận 

khi dịch những văn bản Phật giáo từ tiếng Hán sang tiếng Việt. Chẳng hạn, họ không biết 

Nê Hoàn là cách phiên âm khác của chữ Niết Bàn, Điều Đạt là cách gọi rút gọn tên Đề Bà 

Đạt Đa, không biết Thiện Thệ là một trong mười hiệu của đức Phật nên dịch thành “khéo đi” 

v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 291 of 327

446. Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập (thư thứ hai)

Một kinh Vô Lượng Thọ có năm bản dịch. Bản dịch đầu tiên là do 

ngài Chi Lâu Ca Sấm184 người xứ Nhục Chi dịch vào đời Hậu Hán, gồm 

ba  quyển,  văn  từ  rườm  rà,  với  tựa  đề  là  Phật  Thuyết  Vô  Lượng  Thọ 

Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh.  Bản  dịch  kế  tiếp  do  ngài  Chi 

Khiêm185 người xứ Nhục Chi dịch vào đời Ngô gồm hai quyển, với tựa 

đề Phật Thuyết A Di Đà Kinh. Do trong kinh nhật tụng cũng có bản kinh 

tên Phật Thuyết A Di Đà Kinh, nên phía ngoài thêm vào một chữ Đại để 

phân biệt. 

Lại vào đời Triệu Tống186 có cư sĩ Vương Long Thư sao lục những 

chỗ trọng yếu trong bốn bộ, tức hai bản dịch đầu tiên (tức bản của ngài 

Chi  Lâu  Ca  Sấm  và  Chi  Khiêm  dịch)  và  bản  dịch  thứ  ba  (tức  bản  dịch 

của  ngài  Khang  Tăng  Khải)  cũng  như  bản  dịch  thứ  năm  vào  đời  Triệu 

Tống (tức bản dịch của ngài Pháp Hiền) [thành một bản hội tập] đặt tên 

là Đại A Di Đà Kinh. Thuở ấy, bản này được lưu truyền mạnh mẽ, sau 

vì  Liên  Trì  đại  sư  chỉ  ra  khuyết  điểm  “[khi  hội  tập,  ông  Vương]  chẳng 

y  theo  kinh  văn  [của  các  bản  dịch]”187  nên  từ  đấy  không  có  ai  thọ  trì 

nữa. Trong Đại Tạng có bản kinh này. Các chỗ lưu thông đều chẳng lưu 

184 Chi Lâu Ca Sấm (Lokasema) sanh năm 147, không rõ năm mất, đôi khi còn được gọi tắt 

là Chi Sấm, người xứ Đại Nhục Chi (Kusana), tới kinh đô Lạc Dương vào thời Hán Hoàn 

Đế. Ngài dịch được các bộ kinh Đạo Hành Bát Nhã, Ban Châu Tam Muội, A Xà Thế Vương 

Kinh,  Tạp  Thí  Dụ  Kinh,  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh,  Vô  Lượng  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác 

Kinh và hơn hai mươi hội thuộc kinh Bảo Tích. Ngài là vị dịch kinh Bát Nhã sớm nhất tại 

Trung  Hoa,  gây  nên  hứng  thú  nghiên  cứu  kinh  Bát  Nhã  suốt  thời  Ngụy  -  Tấn.  Sơ  Tổ  Huệ 

Viễn của tông Tịnh Độ đã căn cứ vào kinh Ban Châu Tam Muội mà lập ra pháp Ban Châu 

Niệm Phật, lập Liên Xã, và khởi xướng truyền thống niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

185 Chi Khiêm, cũng là người xứ Đại Nhục Chi, sống vào cuối thế kỷ thứ ba. Ngài vốn là 

một vị cư sĩ tên Cung Minh theo mọi người trong bộ tộc di cư sang Đông, sống tại Hà Nam. 

Ngài thông hiểu ngôn ngữ của sáu nước Thiên Trúc, theo học với một đệ tử ngài Chi Lâu Ca 

Sấm là Chi Lượng, do thông hiểu các kinh điển nên được người đời tặng mỹ hiệu Trí Nang 

(cái túi trí huệ). Về sau, do tỵ loạn, Ngài dời sang sống tại Đông Ngô, được Ngô Vương Tôn 

Quyền rất tôn trọng, phong chức quan Bác Sĩ để dạy Thái Tử Tôn Lượng học. Suốt thời gian 

31  năm  từ  222  đến  253  năm,  Ngài  dốc  sức  dịch  các  bộ  Duy  Ma  Cật  Kinh,  Thái  Tử  Thụy 

Ứng Bản Khởi Kinh, Đại Minh Độ Kinh v.v… tổng cộng hơn 129 bộ kinh. Ngoài ra, Ngài 

còn soạn Tán Bồ Tát Liên Cú, Phạm Bái Tam Khế, chú giải Liễu Bản Sanh Tử Kinh. Khi 

Thái Tử lên ngôi, Ngài ẩn cư tại núi Khung Ải, thọ giới với ngài Trúc Pháp Lan, trở thành 

Tăng sĩ, lắng lòng tu niệm, viên tịch năm sáu mươi tuổi. 

186 Triệu Tống là nhà Tống (927-1279) được sáng lập bởi Triệu Khuông Dẫn, gọi như vậy để 

phân biệt với nhà Lưu Tống (420-479) do Lưu Dụ sáng lập. 

187 Xin xem thêm chi tiết về lời phê của tổ Liên Trì trong cuốn Chú Giải Kinh Vô Lượng 

Thọ của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 292 of 327

thông. Có người bảo [kinh Vô Lượng Thọ, ngoài năm bản dịch] còn có 

một loại nữa, tức là bản kinh [hội tập] này vậy. 

Bản  dịch  thứ  ba  chính  là  Phật  Thuyết  Vô  Lượng  Thọ  kinh,  gồm 

hai quyển, hiện thời ai nấy đều thọ trì bản kinh này, tức là bản do ngài 

Khang   (tên  nước)  Tăng  Khải188  dịch  vào  đời  Tào  Ngụy189.  Bản  thứ  tư 

chính  là  hội  thứ  mười  bảy  của  kinh  Đại  Bảo  Tích,  tức  Vô  Lượng  Thọ 

Như  Lai  Hội.  Bản  kinh  này  ông  Vương  Long  Thư  chưa  từng  thấy,  do 

188 Khang Tăng Khải (Samghavarman), còn được phiên là Tăng Già Bạt Ma, sống vào thời 

Tam Quốc, người xứ Khang Cư (Sogdian), đến Lạc Dương vào năm Gia Bình thứ tư (252) 

nhà Tào Ngụy (nhằm đời vua Tào Phương, tức Ngụy Phế Đế), trụ tại chùa Bạch Mã, dịch 

các bộ Úc Già Trưởng Giả Kinh, Vô Lượng Thọ Kinh, Tứ Phần Tạp Yết Ma v.v… Ngoài ra, 

trong Vạn Tục Tạng còn có một bản kinh khác cũng đề tên Ngài dịch là Vô Lượng Thọ Phật 

Danh Hiệu Lợi Ích Đại Sự Nhân Duyên Kinh. 

189 Ngoại trừ nước Ngụy thời Xuân Thu Chiến Quốc ra, trong lịch sử Trung Hoa có rất nhiều 

vương triều lấy quốc hiệu là Ngụy như:

1)  Tào  Ngụy  (222-260)  là  nước  Ngụy  đời  Tam  Quốc  do  Tào  Phi,  con  trai  Tào  Tháo,  sáng 

lập. Tuy Tào Phi xưng đế, nhưng chỉ là người thừa hưởng thành quả từ những thủ đoạn mưu 

bá đồ vương của Tào Tháo nên Tào Tháo mới là người sáng lập triều đại Tào Ngụy thật sự. 

Khi lên ngôi, Tào Phi đã truy phong thụy hiệu cho Tào Tháo là Ngụy Thái Tổ Vũ Hoàng Đế. 

2) Nhiễm Ngụy (350-352) do Nhiễm Mẫn (con nuôi của Thạch Hổ nhà Hậu Triệu) thừa dịp 

các con của Thạch Hổ tranh giành ngôi báu đã soán đoạt chánh quyền nhà Hậu Triệu, xưng 

đế, đổi tên nước thành Ngụy, nhưng chỉ hai năm sau lại bị nhà Tiền Yên diệt quốc. 

3) Địch Ngụy (330-392) do Địch Liêu thuộc tộc người Đinh Linh chiếm cứ phía nam tỉnh Hà 

Nam sáng lập. Do lãnh thổ bị vây hãm giữa các nước Đông Tấn, Hậu Yên, Tây Yên nên suốt 

đời Địch Liêu phải luôn giao tranh. Cuối cùng phải bỏ kinh đô Hoạt Đài vượt sông trốn về 

Bắc, nhưng rốt cuộc vẫn bị Mộ Dung Thùy nhà Hậu Yên diệt quốc vào năm 392. 

4) Bắc Ngụy (386-534), còn gọi là Hậu Ngụy hoặc Thác Bạt Ngụy, hoặc Nguyên Ngụy, do 

Thác Bạt Khuê thuộc sắc tộc Tiên Ty sáng lập. Năm 493, Thác Bạt Hoằng dời đô từ Bình 

Thành  sang  Lạc  Dương,  đổi  họ  thành  Nguyên,  nên  sử  thường  gọi  triều  đại  này  là  Nguyên 

Ngụy. 

5) Tây Ngụy (535-557): Sau khi Hiếu Vũ Đế nhà Bắc Ngụy bị Cao Hoan đánh bại phải chạy 

vào Quan Trung nương nhờ Vũ Văn Thái. Vũ Văn Thái bèn lập mưu giết chết Hiếu Vũ Đế, 

đưa cháu nội của Ngụy Hiếu Văn Đế (Thác Bạt Hoằng) là Nguyên Bảo Cự lên ngôi, đóng đô 

tại Trường An. Nhưng đến năm 557, Vũ Văn Giác (con trai Vũ Văn Thái) bức vua Cung Đế 

nhà Tây Ngụy thoái vị, tự mình xưng đế, lập ra nhà Bắc Châu. 

6) Đông Ngụy (534-550): Khi Cao Hoan đánh bại Bắc Ngụy Hiếu Vũ Đế, vua phải chạy vào 

Quan Trung nhờ cậy thế lực của Vũ Văn Thái, Cao Hoan bèn lập đứa chắt mới mười một 

tuổi của Ngụy Hiếu Văn Đế (Thác Bạt Hoằng) là Nguyên Thiện Kiến lên ngôi, lấy hiệu là 

Ngụy Hiếu Tịnh Đế, rồi tự mình làm Phụ Chánh Đại Thần, đóng đô tại Nghiệp Thành, nhằm 

đối kháng với nhà Tây Ngụy. Do Cao Hoan chỉ rắp tâm soán đoạt nên nước Đông Ngụy yếu 

thế hơn Tây Ngụy, nhiều lần bị Tây Ngụy đánh bại. Rốt cuộc, Cao Tường (con trai thứ của 

Cao Hoan) soán ngôi, lập ra nhà Bắc Tề (Sử thường gọi là nhà Cao Tề). 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 293 of 327

ngài Bồ Đề Lưu Chí190 dịch. Trước đó, vào thời Nguyên Ngụy có ngài 

Bồ Đề Lưu Chi191, không phải người đời Đường; người đời thường viết 

sai tên [ngài Lưu Chí] thành Lưu Chi. 

Bản dịch thứ năm tên là Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang 

Nghiêm  Kinh,  do  ngài  Pháp  Hiền192  dịch  vào  đời  Triệu  Tống.  Nguyên 

bản  gồm  hai  quyển,  do  người  đời  Tống  lấy  số  lượng  kinh  dịch  được 

190 Bồ Đề Lưu Chí (Bodhiruci 562-727), dịch nghĩa là Giác Ái, vốn có tên là Đàm Ma Lưu 

Chi  (Dharmaruci)  người  Nam  Thiên  Trúc,  xuất  thân  từ  dòng  Bà  La  Môn,  thiên  tư  thông 

duệ, xuất gia năm 12 tuổi, theo học với ngoại đạo Bà La Xà La, thông hiểu Thanh Minh, Số 

Luận, lịch số, địa lý, thiên văn, chú thuật, y phương v.v… Mãi tới năm sáu mươi tuổi mới 

ngộ được chỗ cao sâu của Phật pháp bèn ẩn cư trong rừng núi tu hạnh Đầu Đà. Sau đó, theo 

học Tam Tạng với ngài Da Xá Cù Sa, chưa đầy năm năm đã thông đạt tất cả, danh tiếng còn 

trỗi hơn thầy. Vua Đường Cao Tông nghe tiếng, sai sứ sang thỉnh. Năm Trường Thọ thứ hai 

(693), Sư chống tích trượng đến Trường An, được Vũ Tắc Thiên cực kỳ tôn trọng, thỉnh Sư 

trụ tích tại chùa Phật Thọ Ký, đồng thời dâng mỹ hiệu Bồ Đề Lưu Chí. Chỉ trong năm ấy, Sư 

đã dịch được mười một bộ kinh như Phật Cảnh Giới, Vũ Bảo v.v… Tới năm Thần Long thứ 

hai  (706)  Sư  dịch  thêm  được  các  bộ  Bất  Không  Quyến  Sách  Thần  Biến  Chân  Ngôn  Kinh, 

Nhất Tự Phật Đảnh Luân Vương Kinh. Công trình lớn nhất của Sư là dịch bộ Bảo Tích kinh 

ròng rã tám năm, dịch hai mươi sáu hội mới, tu chỉnh hai mươi ba hội của các vị dịch kinh 

đời  trước,  tạo  thành  bộ  kinh  Đại  Tích  gồm  49  hội,  tổng  cộng  120  quyển.  Dịch  xong,  Sư 

chuyên  tu  Thiền  Quán.  Tới  năm  Khai  Nguyên  thứ  15  (727),  Sư  tuyệt  thực  nhưng  thần  sắc 

vẫn tươi đẹp như cũ. Tới ngày mồng Năm tháng Mười Một năm ấy bèn thị tịch, thọ 166 tuổi. 

Vua  thương  tiếc,  truy  tặng  quan  chức  Hồng  Lô  Đại  Khanh,  thụy  hiệu  Khai  Nguyên  Nhất 

Thiết Biến Tri Tam Tạng. Điểm lại, Sư đã dịch tổng cộng 53 bộ kinh, là vị dịch giả nổi tiếng 

ngang ngửa với ngài Huyền Trang. 

191 Bồ Đề Lưu Chi, dịch nghĩa là Đạo Hy, người xứ Bắc Ấn Độ, cao tăng học giả thuộc học 

phái Du Già (Duy Thức), là đệ tử thuộc đời thứ tư của ngài Thiên Thân Bồ Tát. Ngài cũng 

rất tinh thông Mật Giáo, đến Lạc Dương vào năm Vĩnh Bình nguyên niên (508) nhà Nguyên 

Ngụy,  được  Ngụy  Tuyên  Vũ  Đế  rất  trọng  vọng.  Cùng  với  các  vị  cao  tăng  học  giả  thời  ấy 

như Lặc Na Ma Đề (Bảo Ý), Phật Đà Phiến Đa (Giác Định) v.v… cùng dịch kinh điển. Các 

bộ luận nổi tiếng được các Ngài dịch gồm Cứu Cánh Nhất Thừa Bảo Tánh Luận, Bảo Tích 

Kinh Luận, Pháp Hoa Kinh Luận, Thập Địa Kinh Luận. Khi nhà Nguyên Ngụy bị tách thành 

Đông  Ngụy  và  Tây  Ngụy,  dời  đô  về  Nghiệp  Thành,  Ngài  ở  lại  Lạc  Dương,  đơn  độc  dịch 

kinh đến năm Thiên Bình thứ hai (535) mới thôi, không rõ mất năm nào. Căn cứ theo Khai 

Nguyên  Thích  Giáo  Lục,  Ngài  dịch  được  ba  mươi  bộ  kinh,  quan  trọng  nhất  là  Kim  Cang 

Bát Nhã Ba La Mật Kinh, Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh, Thắng Tư Duy Phạm Thiên Sở Vấn 

Kinh, Thâm Mật Giải Thoát Kinh, Nhập Lăng Già Kinh, Đại Tát Độ Ni Càn Tử Sở Thuyết 

Kinh, Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh Luận, Văn Thù Vấn Bồ Đề Kinh Luận, Vô Lượng Thọ 

Kinh Luận, Bách Tự Luận, Duy Thức Luận... 

192 Pháp Hiền (không rõ năm sanh, mất năm 1001), là danh tăng xuất thân từ học viện Na 

Lan Đà ở Thiên Trúc. Thoạt đầu Sư có tên là Pháp Thiên, đến Trung Quốc vào năm Khai 

Bảo thứ sáu (973). Năm Thái Bình Hưng Quốc thứ năm (980), nhận lời thỉnh của sư Pháp 

Tấn chùa Khai Nguyên cùng dịch kinh. Năm sau được ban tặng mỹ hiệu Truyền Giáo Đại 

Sư. Khi mất Sư được ban thụy hiệu là Huyền Giác đại sư. Sư dịch được 120 bộ kinh, những 

bộ  nổi  tiếng  nhất  là  Thánh  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Thất  Phật  Tán,  Vô  Lượng  Quyết  Định 

Quang Minh Vương Kinh, Cát Tường Trì Thế Kinh v.v… 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 294 of 327

nhiều làm điều vinh dự nên chia thành hai quyển. Ở chỗ trọn chẳng nên 

chia ra lại chia, [do vậy] bản khắc hiện thời chỉ gồm một quyển. Trong 

những  bản  dịch  ấy,  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  Hội  văn  lẫn  lý  đều  hay, 

nhưng phần kinh văn khuyên đời ở cuối kinh lại chẳng sao lục. Vì thế, 

người đời đều lấy bản Vô Lượng Thọ Kinh của ngài Khang Tăng Khải 

làm chuẩn vậy. 

447. Thư trả lời cư sĩ Vương Tử Lập (thư thứ ba) 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  có  ba  bậc  (tam  bối),  Quán  Vô  Lượng 

Thọ Phật Kinh có chín phẩm. Ba phẩm Hạ đều là kẻ tạo ác nghiệp, lâm 

chung gặp thiện tri thức khai thị niệm Phật liền được vãng sanh. Vương 

Long  Thư  chấp  chết  cứng  “ba  bậc  chính  là  chín  phẩm”.  Đấy  chính  là 

lầm lẫn căn bản cho nên coi bậc Hạ [trong kinh Vô Lượng Thọ] chính là 

ba phẩm Hạ [trong Quán Kinh], sai lầm quá đỗi! 

Do vậy [trong bản hội tập Đại A Di Đà Kinh của ông Vương Long 

Thư] bậc Thượng chẳng nói có phát Bồ Đề tâm, bậc Trung có phát Bồ 

Đề  tâm,  bậc  Hạ  thì  nói  “chẳng  phát  Bồ  Đề  tâm”.  [Thật  ra,  theo  bản 

Ngụy dịch], ba bậc trong kinh Vô Lượng Thọ đều có phát Bồ Đề tâm. Ý 

Vương cư sĩ cho rằng bậc Hạ tội nghiệp sâu nặng, làm sao có thể phát 

Bồ Đề tâm cho được? Ông ta chẳng nghĩ [trong phần kinh văn giảng về] 

bậc Hạ [của kinh Vô Lượng Thọ] trọn chẳng có một chữ nào nói họ tạo 

nghiệp, họ vẫn là thiện nhân, nên [bậc Hạ trong kinh Vô Lượng Thọ] chỉ 

có thể thuộc vào ba phẩm Trung trong chín phẩm [của Quán kinh]. [Ông 

Vương] ương ngạnh gán ghép bậc Hạ [của kinh Vô Lượng Thọ] vào ba 

phẩm  Hạ  [của  Quán  Kinh],  nghịch  kinh,  trái  lý,  rốt  cuộc  trở  thành  tùy 

tiện sửa kinh, mắc lỗi lớn lắm! 

Ý  ông  ta  cho  rằng  “Phật  nhất  định  thâu  nhiếp  trọn  hết  thảy  chúng 

sanh”,  nhưng  không  biết  Phật  chỉ  [có  thể]  thâu  nhiếp  người  lành,  chứ 

không thể thâu nhiếp kẻ ác193. Ông ta đã coi người lành là kẻ ác, cho nên 

mới nói “chẳng phát Bồ Đề tâm”; chấp chết cứng bậc Hạ là ba phẩm Hạ, 

nên tưởng người lành là kẻ ác! Chẳng biết ba phẩm Hạ trong chín phẩm 

lúc lâm chung khổ sở cùng cực, vừa nghe được danh hiệu Phật liền quy 

mạng  gieo  lòng  Thành,  tâm  cầu  Phật  rủ  lòng  Từ  cứu  vớt,  dũng  mãnh 

cảm  kích,  so  với  cái  tâm  lúc  sắp  bị  hành  hình  mong  được  tha  còn  sâu 

193 Không phải là đức Phật thiếu lòng Từ mà là Ngài không thể độ kẻ vô duyên. Kẻ ác nếu 

có thể cải hối, thống thiết phát nguyện cầu sanh vẫn được vãng sanh vì do tâm niệm ấy đã có 

duyên với Phật nên Phật độ được. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 295 of 327

đậm hơn gấp ngàn vạn lần! Tuy [Quán Kinh] chưa nói là họ phát Bồ Đề 

tâm, nhưng tâm niệm ấy thiết tha, thành kính, quả thật đã đầy đủ Bồ Đề 

tâm! 

Tiếc cho họ Vương chẳng dựa theo văn nghĩa của bản kinh gốc mà 

cứ  dựa  theo  [cách  hiểu]  Quán  Kinh  [qua  lăng  kính  thiên  kiến,  ức  đoán 

của ông ta] để rồi ương ngạnh vu báng, miệt thị người hiền là kẻ ác, rốt 

cuộc phán đoán họ như kẻ ác! Họ Vương còn mắc phải khuyết điểm ấy, 

huống  là  người  đời  sau  dối  xưng  là  bậc  thông  gia  ư?  Đã  có  Vô  Lượng 

Thọ Kinh rồi thì cần gì phải vô sự lại sanh sự. Họ Vương phạm lầm lẫn, 

Liên Trì đại sư đã chỉ ra, nhưng Ngài vẫn chưa nói vì sao lại như vậy. 

Nay tôi nói rõ nguyên do, ấy là vì [ông Vương] chấp chết cứng ba bậc 

chính  là  chín  phẩm.  Viết  ra  điều  này  để  thấy  hội  tập  khó  khăn,  nhằm 

ngăn  ngừa  người  đời  sau  làm  càn.  Ngụy  Mặc  Thâm194  lại  càng  chẳng 

đáng  nói  tới!  Gan  to,  tâm  thô,  chẳng  đáng  để  noi  theo   (Ngày  Hai  Mươi 

 tháng Tám năm Dân Quốc 29 - 1940) 

448. Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị (thư thứ nhất) 

Cha ông đã cho phép ông xuất gia, hãy nên phát tâm chí thành khẩn 

thiết,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Hết 

thảy  chúng  sanh  từ  vô  thủy  đến  nay  ở  trong  lục  đạo  không  nghiệp  nào 

chẳng  tạo.  Nếu  không  có  tâm  tu  hành,  sẽ  đâm  ra  chẳng  cảm  thấy  có 

những ác niệm cổ quái, hiếm lạ ấy. Nếu phát tâm tu hành [sẽ cảm thấy] 

những thứ ý niệm ấy càng nhiều hơn thêm  (Đây chính là do chân - vọng soi 

 lẫn nhau mà hiển hiện, chứ không phải là trước kia không có, chỉ là do chúng chẳng 

 hiện  rõ  mà  thôi).   Lúc  ấy,  hãy  nên  tưởng  A  Di  Đà  Phật  ở  trước  mặt  ta, 

194 Ngụy Nguyên (1794-1857), còn có tên là Nguyên Đạt, tự là Mặc Thâm, hiệu Lương Đồ, 

đến già đổi tên là Thừa Quán, người làng Kim Đàm, huyện Thiệu Dương, đỗ thứ hai trong 

kỳ thi Hương vào năm Đạo Quang thứ hai (1822). Năm Đạo Quang thứ năm (1825), vâng 

lệnh Bố Chánh Sứ tỉnh Giang Tô biên tập bộ sách Hoàng Triều Kinh Thế Văn Biên gồm 120 

quyển, rất được tán thưởng. Năm Đạo Quang thứ sáu (1826) lên kinh thi Hội, nhưng không 

đậu. Khi Lưu Phùng Lộc đọc quyển thi bị loại ra, đã than thở quốc gia bỏ mất tài năng. Năm 

sau lại đi thi Hội nữa, vẫn không đậu, Ngụy Nguyên bèn bỏ tiền mua chức quan Trung Thư 

Xá Nhân. Ông từng theo Lâm Tắc Từ làm công tác phiên dịch khi cuộc chiến Nha Phiến nổ 

ra. Về sau, do thấy các đại thần trong triều khiếp nhược, chủ bại, hôn ám, ông bèn từ quan về 

nhà, chuyên soạn sách, dạy học, chủ trương “dùng người ngoại quốc để chế ngự ngoại quốc, 

lợi dụng kỹ thuật Tây Dương, đem quyền lợi nhử các nước Tây Phương đánh lẫn nhau”. Ông 

để lại rất nhiều trước tác; tuy vậy, những trước tác về Phật giáo của ông không được đánh 

giá cao vì ông nghiên cứu kinh điển theo kiểu một học giả nghiên cứu văn bản thay vì là một 

hành giả Phật giáo nên có rất nhiều ý kiến vũ đoán, cực đoan, chấp trước văn tự, tùy ý diễn 

dịch, phê phán theo thiên kiến và sự ức đoán của chính mình. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 296 of 327

chẳng  dám  có  một  tạp  niệm  vọng  tưởng,  chí  thành,  khẩn  thiết  niệm 

thánh hiệu Phật  (hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc niệm thầm), ắt phải sao cho từng 

câu  từng  chữ  trong  tâm  niệm  rõ  ràng  phân  minh,  miệng  niệm  rõ  ràng 

phân minh, tai nghe rõ ràng phân minh. Thường niệm được như thế thì 

hết thảy tạp niệm tự nhiên tiêu diệt. 

Khi tạp niệm khởi lên, hãy đặc biệt đề khởi toàn bộ tinh thần niệm 

Phật,  chẳng  để  cho  nó  tác  quái  trong  tâm  ta.  Nếu  có  thể  thường  niệm 

được  như  thế  thì  ý  địa  tự  nhiên  thanh  tịnh;  lúc  tạp  niệm  vừa  mới  dấy 

sẽ  giống  như  một  người  chống  lại  vạn  người,  tâm  chẳng  thể  có  chút 

[ý  niệm]  thong  thả,  dễ  dãi  nào.  Nếu  không,  nó  sẽ  thành  chủ  của  ta, 

ta  sẽ  bị  nó  hại.  Nếu  liều  hết  tánh  mạng  chống  lại  nó,  nó  sẽ  bị  ta  xoay 

chuyển, đấy gọi là  “chuyển phiền não thành Bồ Đề”.  Hiện thời ông có 

thể  thường  đem  vạn  đức  hồng  danh  của  Như  Lai  để  cực  lực  kháng  cự 

thì lâu ngày chầy tháng tâm sẽ tự thanh tịnh. Tâm đã thanh tịnh rồi, vẫn 

cứ niệm y như cũ chẳng buông lung, thì nghiệp chướng tiêu, trí huệ mở 

mang. 

Chớ nên sanh lòng gấp rút, vọng động, bất luận ở tại nhà hay ở nơi 

am  đều  phải  kính  trên,  hòa  dưới,  nhẫn  được  những  điều  người  khác 

chẳng thể nhẫn, làm được những chuyện người khác chẳng thể làm, chịu 

nhọc nhằn thay cho người khác, thành tựu sự tốt đẹp cho người ta. Khi 

tịnh  tọa  thường  nghĩ  đến  lỗi  mình,  lúc  chuyện  gẫu  chẳng  bàn  lỗi  của 

kẻ khác, đi, đứng, nằm, ngồi, mặc áo, ăn cơm, từ sáng tới tối, từ tối tới 

sáng, một câu Phật hiệu chẳng để gián đoạn, hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc 

niệm thầm, trừ niệm Phật ra, chẳng khởi lên niệm nào khác. 

Nếu lỡ vọng niệm dấy lên, hãy lập tức làm cho nó tiêu diệt. Thường 

sanh  lòng  hổ  thẹn  và  sanh  lòng  sám  hối.  Dẫu  có  tu  trì,  luôn  cảm  thấy 

mình  công  phu  rất  cạn,  chẳng  tự  khoe  khoang,  kiêu  căng,  chỉ  bận  tâm 

đến chuyện trong nhà của chính mình, chẳng dính tới chuyện nhà người 

khác, chỉ thấy những gương tốt, chẳng thấy những gương xấu. Thấy hết 

thảy mọi người đều là Bồ Tát, chỉ có mình ta quả thật là phàm phu. Nếu 

ông  có  thể  làm  theo  những  điều  tôi  đã  nói,  chắc  chắn  sẽ  sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới. 

Thế giới Cực Lạc không có nữ nhân. Nữ nhân, súc sanh hễ sanh về 

thế giới ấy đều mang tướng đồng nam (trẻ trai), liên hoa hóa sanh. Vừa 

từ trong hoa sen ra đều giống hệt như người trong thế giới Cực Lạc, chứ 

không phải là trước hết bé nhỏ rồi sau đấy mới dần dần khôn lớn. Người 

trong  thế  giới  ấy  không  có  phiền  não,  không  có  vọng  tưởng,  không  có 

chuyện tạo nghiệp. Do cậy vào Phật từ lực nên hết sức dễ sanh, nhưng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 297 of 327

phải lấy niệm Phật làm nhân; đã vãng sanh rồi thấy Phật nghe pháp, nhất 

định  viên  thành  Phật  đạo.  Mười  phương  thế  giới  chỉ  có  cõi  này  là  thù 

thắng vượt trội nhất. Trong hết thảy pháp môn tu trì, chỉ có pháp này dễ 

tu nhất mà công đức lại lớn nhất. Ông đừng nghe lời người khác thì sẽ tự 

đạt được lợi ích tối thắng này! 

449. Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị (thư thứ hai) 

Ngày hôm qua, thầy Đương Gia đưa thư của ông cho Quang. Quang 

đọc xong, biết tuy cường đạo đến cướp đồ vật mà ông chẳng bị mất vật 

nào, còn bà cụ ở phòng đối diện bị cướp mất một cái rương và các thứ 

quần áo. Đấy chính là chứng cớ rõ ràng Tam Bảo gia hộ [cho ông]. Chỉ 

nên gắng sức niệm Phật và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, há nên lầm lạc 

sanh lòng sợ hãi, muốn dời đi chỗ khác! Ông xem có chỗ nào là nơi yên 

vui đâu? May mắn là chỗ ấy nghèo nàn nên vẫn còn chưa gặp họa lớn. 

Nếu ở nơi am giàu có, sợ sẽ càng nguy hiểm hơn! 

Năm  Dân  Quốc  19  (1930),  ông  Quách  Chấn  Thanh,  chủ  tiệm  giấy 

Hợp  Phát  ở  đường  Cảnh  Đức,  Tô  Châu,  theo  một  người  già  trong  nhà 

ông  ta  đến  quy  y,  Quang  bảo  ông  ta:  “Hiện  thời  là  tình  thế  hoạn  nạn, 

hãy nên chí thành niệm Phật và niệm thánh hiệu Quán Âm, liền có thể 

gặp  dữ  hóa  lành,  gặp  nạn  mà  được  hên”.  Tháng  Chạp  năm  sau,  ông  ta 

qua  Thượng  Hải.  Chiến  sự  Thượng  Hải  nổ  ra,  chẳng  thể  trở  về  đất  Tô 

được.  Đến  mùa  Xuân  năm  Dân  Quốc  21  (1932),  chẳng  thể  không  trở 

về, do đường xe lửa bị cắt đứt, liền ngồi tàu thủy nhỏ đi vòng theo ngã 

Gia  Hưng  trở  về  Tô  Châu.  Nhưng  thuyền  bè  qua  lại  thường  bị  cường 

đạo cướp bóc; Chấn Thanh sợ bị cướp, trong tâm thầm niệm thánh hiệu 

Quán  Âm.  Không  lâu  sau  cường  đạo  kéo  đến,  cả  thuyền  đều  bị  cướp 

sạch sành sanh. Chấn Thanh là một người mập mạp, mặc một cái áo da, 

nhưng  giữa  bao  người,  bọn  cường  đạo  trọn  chẳng  thèm  hỏi  tới  ông  ta! 

Đủ biết niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát quyết định được Bồ Tát gia 

bị, chẳng đến nỗi gặp tai họa ngoài ý muốn. 

Quang  đọc  qua  thư  ông,  nay  muốn  phúc  đáp,  nhưng  tìm  khắp  nơi 

không  thấy  [lá  thư  ấy];  do  vậy  nghĩ  đấy  là  do  Bồ  Tát  thị  hiện  cho  ông 

một  dấu  hiệu  để  nhất  tâm  niệm  Phật,  niệm  Bồ  Tát  hòng  ngừa  họa  giữ 

thân. Nếu ông chí thành, cường đạo thấy ông mà như không thấy, hoặc 

thấy những đồ đạc của ông là thứ chúng chẳng cần, chẳng đến nỗi gây 

tổn  thương  cho  ông.  Hiện  thời  bất  luận  là  ai,  đều  phải  niệm  A  Di  Đà 

Phật và niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để làm quả núi nương tựa. Chỉ nhất 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 298 of 327

tâm thường niệm, chẳng cần phải sợ hãi! 

450. Thư trả lời cư sĩ Diệp Sính Thần 

Phật  nghĩ  đến  chúng  sanh  tha  thiết  hơn  chúng  sanh  nghĩ  tới  Phật 

trăm ngàn vạn lần. Nếu ai chịu y theo lời Phật dạy, niệm Phật cầu sanh 

Tây  Phương,  chắc  chắn  chẳng  đến  nỗi  vẫn  ở  trong  cõi  Sa  Bà,  chứ  nào 

phải chỉ có riêng mình Quang ư? Nói đến nghĩa “Tịch - Chiếu bất nhị, 

Chân - Tục viên dung” thì phần kinh văn tiếp theo đó đã hết sức giảng 

rành chỉ rõ, sao chẳng suy xét nhận hiểu để cầu liễu giải vậy? Nay trước 

hết tôi giảng rõ ý nghĩa của bốn chữ ấy, [ông hiểu rõ rồi] thì sẽ tự như 

thế chẻ tre, một điều đã hiểu rõ thì mọi điều đều rõ. 

Trên đây là nói về cái đạo tâm ta sẵn có và pháp sẵn có trong tâm ta, 

vốn là Tịch - Chiếu không hai, Chân - Tục viên dung. Thế nào là Tịch? 

Chính là tâm thể bất sanh bất diệt của ta; hễ có sanh diệt thì chẳng gọi 

là Tịch. Thế nào là Chiếu? Chính là tâm tướng thường nhận biết rõ ràng 

của ta; chẳng thường nhận biết rõ ràng thì chẳng gọi là Chiếu. Thế nào 

Chân?  Chính  là  tâm  thể  thường  tịch,  thường  chiếu;  vốn  là  chân  không, 

vô tướng, một pháp chẳng lập. Thế nào là Tục? Tục có nghĩa là giả, tuy 

nói “một pháp chẳng lập”, nhưng “vạn pháp lại đều có đủ”, vạn đức phô 

bày trọn vẹn  (Vạn pháp vạn đức chính là sự tướng. Do là Sự nên gọi là Tục). 

Tịch chính là Thể, Chiếu là tướng trạng và lực dụng của Thể. Ba thứ 

Thể - Tướng - Dụng này vốn là một pháp; có đủ ba nghĩa này nên gọi là 

“Tịch - Chiếu bất nhị”. Chân chính là Lý Tánh, Tục chính là Sự Tu. Lý 

Tánh ấy sẵn đủ đạo Sự Tu. Do Sự Tu ấy mới hiển lộ được đức của Lý 

Tánh  (đấy gọi là “toàn tánh khởi tu, toàn tu nơi tánh”). Vì thế nói là “Chân - 

Tục viên dung” vậy. 

Tiếp đó, [kinh văn nói]  “ly niệm, ly tình; bất sanh, bất diệt”  nghĩa là 

 “thể tướng, sự lý Tịch - Chiếu, Chân - Tục ấy đều rời khỏi niệm, lìa khỏi 

 tình, chẳng sanh, chẳng diệt”.  Xin hãy đọc kỹ thí dụ tiếp theo đó và mấy 

câu quyết đoán sẽ có thể hiểu rõ được tâm. Nếu vẫn không hiểu thì chính 

là đời trước thiếu tu tập, chỉ nên chí thành, khẩn thiết trì danh hiệu Phật, 

đợi  khi  nghiệp  chướng  tiêu  rồi,  sẽ  thấy  rõ  ràng  như  nhìn  vào  ngọn  lửa 

sáng, ắt sẽ có buổi nhìn vào mà bật cười. 

Con chim Anh Vũ (két, vẹt) do gặp ngài A Nan giảng cho pháp Tứ 

Đế bèn sanh lòng hoan hỷ, cũng như công đức do lúc bình thường trông 

thấy Tăng bèn hoan hỷ, báo trước cho người nhà biết, nên được bảy lần 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 299 of 327

sanh  lên  Lục  Dục  Thiên195,  rồi  mới  sanh  trong  loài  người,  chứng  A  La 

Hán. Do vậy, biết liễu sanh tử khó khăn, chẳng thể tính toán được năm 

tháng  của  bảy  lần  sanh  trong  Lục  Dục  Thiên!  (Nhân  gian  năm  mươi  năm 

 bằng  một  ngày  đêm  nơi  trời  Tứ  Vương,  cứ  lên  một  tầng  trời  là  tính  gấp  đôi  lên, 

 [chẳng hạn như] cõi trời Đao Lợi [một ngày đêm] bằng một trăm năm trong nhân 

 gian, trời Dạ Ma bằng hai trăm năm, Đâu Suất bằng bốn trăm năm, Hóa Lạc tám 

 trăm năm, Tha Hóa một ngàn sáu trăm năm, tuổi thọ cũng tăng gấp bội. Tứ Vương 

 thọ năm trăm tuổi, Đao Lợi một ngàn tuổi, càng lên trên càng tăng gấp bội).  Đấy là 

pháp Tiểu Thừa, mặc sức nhờ vào tự lực để liễu sanh tử. 

Nếu sanh lòng tin phát nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì 

không có ai chẳng trong đời này liền được sanh về Tây Phương. Sanh về 

Tây Phương thì sanh tử đã xong. Hãy nên phát tâm khẩn thiết! Pháp môn 

Niệm  Phật  này  quả  thật  là  đạo  trọng  yếu  vô  thượng  đại  từ  bi  của  đức 

Phật nhằm phổ độ hết thảy chúng sanh khiến cho họ là những kẻ không 

có sức liễu sanh tử sẽ có thể mau liễu sanh tử ngay trong đời này. 

Tứ  Đế  là  Khổ,  Tập,  Diệt,  Đạo.  Bốn  pháp  này  đều  chân  thật  chẳng 

dối,  vì  thế  gọi  là  Đế.  Đế  (諦)  có  nghĩa  là  chân  thật.  Lại  có  khi  coi  Lý 

là Đế, nên gọi là “lý chân thật chẳng dối”. Khổ chỉ cho cái sắc thân mà 

chúng ta có và quốc độ để nương trụ, không gì chẳng phải là khổ! Tập 

là mọi thứ nhóm họp, nghĩa là do chẳng hiểu Chân Không, đối với các 

cảnh giới sanh khởi tham - sân - si. Diệt là diệt trừ phiền não, chứng đắc 

Lý Tánh bất sanh bất diệt. Đạo có nghĩa là thông suốt, ý nói tu đạo Giới 

- Định - Huệ liền có thể đoạn được tham - sân - si Tập (tham - sân - si 

nhóm họp), chứng được Lý Tánh bất sanh bất diệt để thoát khỏi thế giới 

khổ não này và thoát lìa cái thân khổ báo này. Bốn điều này đều là nêu 

“quả trước, nhân sau”: Tập là nhân của Khổ, Khổ là quả của Tập; Đạo 

là nhân của Diệt, Diệt là quả của Đạo. Nói như vậy để biết Khổ mà đoạn 

Tập, hâm mộ Diệt mà tu Đạo. 

Hòa  thượng  Chân  Đạt  muốn  in  sách  Tây  Phương  Công  Cứ,  chính 

thầy ấy tự biên tập, không theo đúng nguyên văn cho lắm. Phàm những 

đoạn trong Văn Sao nói về Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện v.v… đều 

sao  lục.  Lại  sai  Quang  giải  thích  đại  lược  ý  nghĩa  Tam  Chuyển  Tứ  Đế 

195 Lục Dục Thiên, hiểu theo nghĩa rộng là sáu tầng trời trong cõi Dục từ Tứ Vương Thiên 

cho  đến  Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên  (tức  Tứ  Thiên  Vương  Thiên,  Đao  Lợi,  Dạ  Ma,  Đâu  Suất, 

Hóa Lạc và Tha Hóa Tự Tại). Hiểu theo nghĩa hẹp, Lục Dục Thiên chỉ là tầng trời Tha Hóa 

Tự Tại (Paranirmita-vaśa-vartin). Cõi trời này còn được dịch là Tha Hóa Tự Chuyển Thiên, 

Tha Hóa Lạc Thiên, Tha Ứng Thanh Thiên, Ba La Ni Mật Thiên, do Tự Tại Thiên Vương 

(Vaśavartti-devarāja) làm chúa tể. Trong Dục giới, cõi trời này tự tại khoái lạc nhất, do có 

thể thụ hưởng những sự khoái lạc do người khác biến hóa ra. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 300 of 327

Pháp Luân, gần hai ngàn chữ. Lại có phần Lâm Chung Tam Đại Yếu (ba 

điều trọng yếu lúc lâm chung), cũng hơn hai ngàn chữ. Không lâu nữa sẽ 

cho sắp chữ, ấn hành, biếu tặng. Đợi lúc sách được in ra, đọc rồi sẽ hiểu 

rõ  ràng.  Hiện  thời  đang  sắp  chữ  bộ  Tăng  Tu  Lịch  Sử  Cảm  Ứng  Thống 

Kỷ, Nam Kinh lại cho khắc ván, hễ sắp chữ thì có thể ra sách trong năm 

nay,  chứ  khắc  ván  thì  phải  đợi  đến  cuối  năm  sau;  lại  còn  cho  sắp  chữ 

nguyên bản bộ Tịnh Độ Thập Yếu. Những chuyện này tuy có người lo 

liệu, nhưng cũng chẳng thể không ghé mắt vào và bàn bạc với họ. Vì thế 

hết sức bận rộn  (Ngày mồng Hai tháng Mười). 

451. Thư trả lời cư sĩ Hác Trí Hy 

Nhận được thư, biết ông tập khí đời trước sâu dầy chẳng dễ tiêu diệt. 

Nhưng  người  học  đạo  phải  lấy  đối  trị  tập  khí  làm  bước  thứ  nhất  trong 

công  phu  tu  hành.  Nếu  có  thể  trừ  khử  được  một  phần  tập  khí  thì  công 

phu mới thật sự đạt được một phần. Nếu không, chỉ có nhân, không có 

quả, khó được tương ứng với Phật! Ông đã biết [chính mình] tánh tình 

hung bạo, hãy nên luôn luôn nghĩ “ta chuyện gì cũng chẳng bằng người 

khác”;  dẫu  cho  người  ta  phụ  bạc  ân  đức  của  chính  mình,  vẫn  thường 

nghĩ mình đã phụ bạc ân đức của người khác! Cảm thấy đối với hết thảy 

mọi người, ta đều đáng hổ thẹn, thiếu sót khôn cùng, thì tánh khí hung 

bạo sẽ không còn do đâu phát sanh được nữa! Phàm tánh khí hung bạo 

đều là do ngạo mạn mà dấy lên. Đã biết chính mình chỗ nào cũng có lỗi, 

tự  nhiên  tánh  khí  sẽ  hòa  hoãn,  tâm  bình  lặng,  chẳng  tự  ngã  mạn,  cao 

ngạo, lấn hiếp người khác! 

Người học Phật hãy nên có con mắt chọn lựa pháp. Trong Phật pháp, 

pháp nào cũng hay, nhưng cần phải biết có tự lực và Phật lực khác nhau. 

Các  tông  Thiền,  Giáo,  Mật  v.v…  đều  cần  phải  đoạn  Hoặc  chứng  Chân 

thì  mới  liễu  sanh  tử  được.  Đoạn  Hoặc  chứng  Chân  há  nói  dễ  dàng  ư? 

Mật  Tông  tuy  có  nghĩa  “hiện  thân  thành  Phật”  (thành  Phật  ngay  trong 

thân  hiện  tại),  nhưng  không  phải  ai  cũng  có  thể  làm  như  thế  được! 

Huống chi Mật Tông thường dùng thần thông để thu hút, lay động người 

khác. Thầy đã dùng chuyện ấy để hấp dẫn người khác, đệ tử sẽ chẳng thể 

không dốc chí hâm mộ thần thông. Nếu cái tâm hâm mộ, hy vọng thần 

thông thật thiết tha, thật tột bực, sẽ rất nguy hiểm chẳng thể nào kể xiết! 

Xin đừng chú trọng thần thông thì may mắn lắm thay! 

Lời  lẽ  trong  Tông  môn  ý  nằm  ngoài  lời.  Vì  thế,  phải  vứt  sạch  hết 

thảy để chuyên ròng tham cứu. Nếu chỉ đọc được mấy cuốn sách Thiền, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 301 of 327

liền học đòi tung hứng những lời cơ phong, tội sẽ cực nặng. Ví như khẩu 

lệnh trong quân đội người ngoài doanh trại chẳng thể biết được. Nếu chỉ 

thuận theo mặt chữ mà giảng giải cơ phong, sẽ như kẻ ở ngoài doanh trại 

lầm lạc mưu toan đoán mò ý nghĩa của khẩu lệnh trong quân doanh rồi 

tự trà trộn vào, há chẳng nộp mạng ngay nơi ấy hay sao? 

Ông hãy dựa theo Gia Ngôn Lục, Văn Sao mà tu, cũng như khuyên 

thê thiếp, con cái hãy đều dựa theo đó để thực hiện sự giáo dục trong gia 

đình thì ông cùng với thê thiếp, con cái đều có thể dự vào bậc thánh hiền 

trong khi còn sống, lên cõi Cực Lạc sau khi khuất bóng. Nếu chẳng giữ 

vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng 

làm các điều ác, vâng giữ các điều lành thì nền tảng đã chẳng lập, dẫu có 

thể tu tập theo pháp môn Tịnh Độ như đã nói, rốt cuộc khó đạt được lợi 

ích thật sự, bởi lẽ tâm chẳng tương ứng với Phật nên chẳng thể đạt được 

lợi ích chân thật. 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Đức  Hậu,  chỉ  có  đức  dày  thì  mới 

chẳng thấy “người sai, ta đúng; người hèn kém, ta cao trội; ta có thể lấn 

hiếp người, người chẳng lấn hiếp được ta”. Như thế thì tánh hung bạo sẽ 

tự nhiên tiêu diệt không còn chi nữa! Lệnh thê pháp danh là Đức Ôn, Ôn 

(温)  là  khoan  dung,  nhân  hậu,  nhu  hòa.  Có  thể  khoan  dung,  nhân  hậu, 

nhu hòa thì sẽ giúp chồng, dạy con, cai quản kẻ dưới chẳng đến nỗi hà 

khắc, dữ dằn, bạo ngược, cũng như nuông chiều con mù quáng v.v… đủ 

mọi khuyết điểm! Lệnh thiếp pháp danh là Đức Cung, cẩn thận giúp đỡ, 

vâng thuận ý chồng và vợ cả thì gia đình êm ấm, hòa thuận, con cái bắt 

chước theo. Lại dùng lòng chí thành, khẩn thiết niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương, trọn chẳng có một tâm niệm lười nhác, đấy gọi là Đức Cung. Ý 

nghĩa của Đức Cung là như thế đấy. 

Nay gởi cho ông bốn gói sách để làm hướng dẫn tốt lành cho tiền đồ. 

Còn  chuyện  có  ảnh  chụp  của  Quang  hay  không  đều  chẳng  quan  hệ  gì. 

Quang già rồi, đã sống uổng sáu mươi chín năm, trong năm nay sẽ diệt 

tung tích, ẩn dật lâu dài. Từ rày chẳng cần phải gởi thư tới nữa, sợ sau 

khi  Quang  ẩn  dật  rồi,  ông  sẽ  mất  công  vô  ích.  Hiện  nay  muốn  vãn  hồi 

thế  đạo  nhân  tâm  mà  chẳng  đề  xướng  giáo  dục  trong  gia  đình  và  nhân 

quả báo ứng, sẽ trọn chẳng thể được! Xin hãy thường nói với mọi người 

về hai chuyện này. Giáo dục trong gia đình phải bắt đầu từ lúc con mới 

vừa hiểu biết; lại phải chú trọng dạy dỗ con gái, nếu con gái hiền thì sau 

này chồng và con cái cũng như con cháu của con cái sẽ đều là hiền thiện 

cả! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 302 of 327

452. Thư trả lời cư sĩ Lưu Nguyên Nhân 

Muốn  cầu  siêu  cho  cha  mẹ  được  vãng  sanh  Tây  Phương,  hãy  nên 

suất lãnh người nhà, thân thuộc cùng niệm Phật hiệu thì mới là chân thật 

tu  trì.  Quán  Thế  Âm  Kinh,  Tâm  Kinh  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

nhưng  cần  phải  hồi  hướng  công  đức  ấy  cho  cha  mẹ.  Pháp  môn  Niệm 

Phật là pháp môn thường tu suốt đời, nhưng sao sau khi mẹ qua đời lại 

ngược ngạo chẳng chú trọng đến pháp tu này? Ông đã làm khách trọ tại 

thành  Hàng  Châu  đã  lâu,  sao  trọn  chẳng  biết  có  thể  niệm  Phật  để  cầu 

siêu  cho  cha  mẹ  vãng  sanh  Tây  Phương  vậy?  Người  biết  Phật  pháp 

chẳng nói đến kinh của Đạo giáo. Vì sao vậy? Do kinh của Đạo giáo là 

pháp  để  cầu  phước  báo  nhân  thiên,  trọn  chẳng  phải  là  pháp  liễu  sanh 

thoát tử. 

Còn như ông nói niệm kinh còn thiếu phương pháp thay đổi hơi thở 

[để  giữ  được  nhịp]  là  vì  ông  vốn  chẳng  biết  quy  củ  niệm  kinh.  Niệm 

kinh chính là cứ một mực mà niệm, trọn chẳng cần tới cách thay đổi hơi 

thở đặc biệt [để niệm], cứ thuận theo hơi thở ra vào, sao lại đến nỗi hụt 

hơi? Nhưng cậy người bình thường thiếu đạo tâm niệm kinh, dẫu cho kẻ 

ấy niệm từ đầu đến cuối hoàn toàn chẳng sót một chữ nào thì công đức 

vẫn  rất  hữu  hạn,  vẫn  chẳng  tốt  bằng  chính  mình  chí  thành  niệm  Phật. 

Ngay  như  thỉnh  Tăng  [đến  tụng  niệm]  vẫn  là  bày  vẽ  phô  trương,  niệm 

Phật vẫn tốt hơn. 

Chương trình niệm Phật thì trước hết tụng một biến A Di Đà Kinh, 

rồi niệm ba biến chú Vãng Sanh, hoặc bảy biến, hay hai mươi mốt biến, 

tiếp  đến  niệm  kệ  tán  Phật.  Rồi  niệm  Phật,  trước  hết  nhiễu  niệm,  kế  đó 

ngồi niệm, rồi quỳ niệm danh hiệu ba vị Bồ Tát. Tiếp đấy, niệm bài văn 

phát  nguyện,  rồi  niệm  Tam  Quy  Y  xong,  lễ  Phật  ba  lạy,  lui  ra.  Đây  là 

pháp tắc lễ niệm cho lần thứ nhất; lần kế tiếp chiếu theo đây cũng được; 

hoặc  chẳng  niệm  kinh  Di  Đà,  chú  Vãng  Sanh,  chỉ  đốt  hương  lễ  Phật 

xong  liền  niệm  kệ  tán  Phật,  sau  đấy  đều  niệm  giống  như  lần  đầu.  Nếu 

không biết, hãy nên hỏi cư sĩ Niệm Phật sẽ tự biết rõ. Ông muốn cho cha 

mẹ đạt được lợi ích chân thật, hãy nên nghe theo lời tôi! 

453. Thư trả lời cư sĩ Ngô Quế Thu 

Pháp  danh  được  viết  riêng  trong  một  tờ  giấy  khác.  Đã  biết  Đồng 

Thiện Xã vô ích có hại, hãy nên triệt để vứt bỏ tất cả những học thuyết, 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 303 of 327

công  phu  [của  bọn  chúng],  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương. 

Cần phải chú trọng giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, dứt lòng tà, 

giữ lòng thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, ăn chay, 

niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  lại 

còn khuyên cha mẹ, anh em, các quyến thuộc và những người cùng hàng 

trong xóm giềng làng nước đều cùng tu Tịnh nghiệp. Hiện nay khoa học 

phát  minh  đủ  mọi  cách  khéo  léo  để  giết  người  chẳng  thể  kể  xiết!  Nếu 

chẳng  sanh  Tây  Phương,  đời  sau  lại  làm  người,  so  với  lúc  này  sẽ  càng 

khổ sở hơn gấp trăm lần! 

Lời văn trong Văn Sao tuy vụng về, chất phác, nhưng nghĩa vốn lấy 

từ các kinh luận Tịnh Độ. Đọc Văn Sao rồi đọc các kinh luận Tịnh Độ 

sẽ  đều  được  hướng  dẫn  thuận  dòng,  thế  như  chẻ  tre  vậy.  Chớ  nên  xen 

tạp ý kiến nhà Thiền vào đấy! Hễ bị xen tạp thì Thiền cũng chẳng phải 

là Thiền, mà Tịnh cũng không ra Tịnh, hai môn đều bị phá, vô ích cả đôi 

bề!  (Ngày Hai Mươi Bốn tháng Bảy năm Dân Quốc 26 - 1937) 

454. Thư trả lời cư sĩ Thí Trí Phù 

Cổ đức nói:  “Chẳng làm tướng giỏi, sẽ làm thầy thuốc giỏi”  bởi sẽ 

có thể giúp đời cứu người vậy. Kẻ vô tri chuyên dốc chí cầu lợi, chẳng 

để  ý  đến  kẻ  nghèo,  còn  với  kẻ  giàu  thì  chẳng  chữa  cho  lành  bệnh  để 

mong được [gia chủ] tạ lễ nhiều tiền. Do giữ tấm lòng ấy, ắt bị trời giảm 

phước thọ, con cháu ắt khó thể phát đạt; đời sau nếu chẳng bị đọa trong 

ác đạo cũng là may mắn lớn, nhưng chắc chắn sẽ vừa nghèo vừa bệnh, 

không thuốc chữa được! Nếu có thể coi bệnh của người khác như bệnh 

của  chính  mình,  kiêm  khuyên  bệnh  nhân  ăn  chay  niệm  Phật  để  tiêu 

nghiệp chướng thì người ta sẽ cảm lòng Thành, ắt sẽ tin nhận. Như vậy 

là  do  chữa  thân  bệnh  mà  chữa  luôn  tâm  bệnh,  cũng  như  đại  bệnh  sanh 

tử. Đem công đức ấy hồi hướng vãng sanh sẽ có thể vĩnh viễn thoát khỏi 

Ngũ  Trược,  cao  đăng  chín  phẩm.  Ảnh  chụp  [của  Quang]  chớ  nên  treo 

cạnh  ảnh  Phật,  hãy  nên  treo  cách  xa  chỗ  thờ  Phật  để  khỏi  mắc  tội,  tổn 

phước  (Ngày mồng Ba tháng Năm) 

455. Thư trả lời cư sĩ Tưởng Tịnh Tín 

Trúc  Lâm  Niệm  Phật  Xã  cũng  hay,  mà  Tịnh  Nghiệp  Từ  Thiện  xã 

càng hay hơn. Vợ ông bất hiếu, hãy nên vì bà ta sám hối nghiệp chướng; 

khi nghiệp tiêu bà ta sẽ tự hiếu thuận. Đừng nên kết oán với bà ta! Thời 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 304 of 327

cuộc  không  tốt,  hãy  khuyên  mẹ  ông  đừng  tới  [chùa  Báo  Quốc].  Ở  nhà 

nhất tâm niệm Phật còn hơn gặp mặt Quang rất nhiều. 

Tất  cả  kinh  sách  khó  thể  chẳng  chép  sai  một  chữ  nào;  bất  quá 

nghiêm  túc  giảo  chánh,  đối  chiếu  cho  ít  sai  ngoa.  “An  ẩn”   (安隱)  là 

chữ dùng trong hết thảy kinh196 còn  “an ổn”  (安穩) chính là chữ [được 

dùng] ở nơi đây (Trung Hoa). Người chưa từng xem kinh sẽ bảo là sai, 

chớ nên sửa bừa! Ông chẳng phải là bậc thông gia, đừng nghe lời kẻ mạo 

nhận  thông  gia.  Phàm  trong  các  kinh  sách,  chẳng  dám  nói  là  không  có 

một chữ nào [bị chép] lầm, nhưng cũng không nhiều, sao lại phải quá lo 

như thế? Khang Hy Tự Điển là sách do chính hoàng đế biên tập, những 

chữ chánh yếu thì không bị sai, nhưng vẫn có những chữ nét bút chẳng 

thích đáng cho lắm, chứ chữ không quan trọng (chữ hiếm gặp, ít dùng) 

thì bị sai lạc đến cả mấy trăm chữ, đủ biết giảo đối khó khăn lắm! 

Ông muốn mở Phật thất để hộ quốc tức tai (bảo vệ đất nước, tiêu diệt 

tai nạn) thì gọi là Hộ Quốc Tức Tai Phật Thất. Một thất cho đến bảy thất, 

dẫu  mấy  chục  thất,  mấy  chục  nơi  đều  có  thể  gọi  bằng  tên  ấy.  Chớ  nên 

lầm  lạc  đặt  tên  cho  Phật  thất,  đâm  ra  vùi  lấp  ý  nghĩa  lý  chánh  yếu  của 

việc hộ quốc tức tai. Đối với quy củ dùng trong Phật thất, hãy tùy theo 

sức mình mà lập, Quang đâu thể lập thay! Phải sao cho mọi người mọi 

việc đều ổn thỏa thích hợp thì mới nên! 

Nay  gởi  cho  ông  Pháp  Ngữ  trong  pháp  hội  Hộ  Quốc  Tức  Tai  tại 

Thượng  Hải  vào  năm  ngoái,  Chân  An  Bút  Ký,  mỗi  thứ  một  gói,  Phổ 

Khuyến Niệm Quán Âm Văn và Một Lá Thư Trả Lời Khắp, gộp thành 

một gói. Xin hãy đưa cho những người có tín tâm, hiểu văn lý, biết cung 

kính.  Trong  [Hộ  Quốc  Tức  Tai]  Phật  thất  chuyên  chiếu  theo  cách  thức 

đả thất thông thường cũng được. Hoặc sáng dậy niệm Đại Bi, Thập Tiểu 

Chú, niệm thánh hiệu Quán Âm, sau đấy mỗi lần [niệm Phật] liền dùng 

Quán  Âm  Kệ  để  bắt  đầu  niệm  danh  hiệu  Quán  Âm,  đến  khóa  tối  niệm 

kinh Di Đà, niệm Phật hồi hướng là xong công khóa một ngày thì cũng 

được!  (Ngày Mười Tám tháng Chín) 

456. Thư trả lời cư sĩ Đường Thụy Nham (thư thứ nhất) 

196 Để diễn tả ý “an ổn”, trong kinh thường dùng chữ An Ẩn (安隱), thay vì phải viết là An 

Ổn (安穩), nhưng vẫn đọc là An Ổn, người không quen sẽ tưởng là chữ Ổn bị viết sai thành 

Ẩn. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 305 of 327

Đối với chữ Niệm (念) trong Niệm Phật (念佛), muôn phần chớ nên 

thêm  chữ  Khẩu  (口),  có  rất  nhiều  người  viết  là  Niệm  (唸),  đánh  mất  ý 

nghĩa đến tột cùng! Một pháp Trì Danh Niệm Phật lợi khắp ba căn, còn 

Quán Tượng, Quán Tưởng thì chỉ có người thấu hiểu pháp môn tâm địa 

mới  tu  tập  được.  Nếu  không,  chắc  sẽ  đến  nỗi  khởi  lên  các  ma  sự.  Trì 

danh niệm Phật lại thêm lắng tai nghe kỹ là ổn thỏa, thích đáng nhất. Bất 

luận thượng - trung - hạ căn đều có lợi ích, đều không bị khuyết điểm. 

Ông  thích  niệm  kinh  Kim  Cang,  hãy  nên  đem  công  đức  ấy  hồi  hướng 

vãng sanh thì đấy chính là Trợ Hạnh cho Tịnh Độ. Nhưng Tịnh Độ Ngũ 

Kinh công đức cũng chẳng kém gì kinh Kim Cang. Đối với những kinh 

sách  đã  gởi,  hãy  nên  đọc  kỹ  lời  Tựa  do  Quang  viết,  sẽ  có  thể  hiểu  rõ 

được  ý  nghĩa  chánh  yếu.  Tiếp  đó,  lắng  lòng  cung  kính  đọc  thì  sẽ  đích 

thân đạt được vô biên lợi ích  (Ngày mồng Sáu tháng Bảy) 

457. Thư trả lời cư sĩ Đường Thụy Nham (thư thứ hai)

Viết thư hãy nên dùng tên họ, chớ nên chỉ dùng pháp danh. Quang 

già rồi, làm sao có thể nhớ được là ai? Ông làm nghề Y chịu phát tâm lợi 

người  quả  thật  là  tiện  lợi.  Người  ta  đang  lúc  thân  mang  bệnh  khổ,  hễ 

nghe  có  cách  được  yên  vui  không  ai  chẳng  sanh  lòng  tin.  Với  người 

mang chứng bệnh nguy hiểm ngặt nghèo, hãy dạy họ niệm Phật và niệm 

Quán Âm, ắt sẽ có hiệu quả. Dẫu mạng hết sắp chết, cũng có hiệu quả 

chuyển nguy thành an rồi mới qua đời. Tôi thường nói:  “Thế gian có hai 

 hạng người dễ khuyên người ta làm lành niệm Phật. Thứ nhất là người 

 xem  tướng,  thấy  có  tướng  tốt  bèn  khuyên  họ  cực  lực  tu  trì  để  giữ  gìn 

 tướng  tốt;  nếu  không,  chắc  tướng  sẽ  bị  biến  đổi.  Thấy  tướng  xấu  bèn 

 khuyên họ cực lực tu trì thì tướng ấy sẽ biến đổi thành tốt”.  Thầy thuốc 

còn  phải  đợi  người  ta  mời  rồi  mới  nói  được,  chứ  thầy  xem  tướng  bất 

luận là ai vừa thấy mặt đều nói được. Tiếc cho thầy xem tướng không có 

bản  lãnh  thật  sự,  chỉ  biết  cầu  lợi,  đến  nỗi  cả  đời  trọn  chẳng  thành  tựu 

được gì, chẳng đáng tiếc sao!  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Tám) 

458. Thư trả lời cư sĩ Đường Thụy Nham (thư thứ ba) 

Trang Tử nói:  “Hạ trùng bất khả dĩ ngữ ư băng giả, đốc ư thời dã. 

 Tỉnh oa bất khả dĩ ngữ ư hải giả, câu ư khư dã. Khúc sĩ bất khả dĩ ngữ ư 

 đạo  giả,  thúc  ư  giáo  dã” (Với  loài  trùng  chỉ  sống  trong  mùa  hạ  chẳng 

thể  nói  đến  băng  do  bị  thời  gian  hạn  chế;  với  con  ếch  ngồi  đáy  giếng 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 306 of 327

chẳng thể nói đến biển cả vì nó bị hạn cuộc vào chỗ hẹp hòi. Với kẻ hiểu 

biết  cong  quẹo,  lệch  lạc,  chẳng  thể  nói  đến  đạo  [chân  chánh]  vì  hắn  bị 

trói buộc bởi những giáo điều). Nho giáo, Đạo giáo, Gia Tô giáo và Hồi 

giáo đều là giáo pháp Nhân Thiên Thừa trong thế gian, chỉ có đạo Phật 

bao  gồm  các  giáo,  lại  còn  là  đại  giáo  liễu  sanh  thoát  tử  xuất  thế  gian, 

hiểu tâm, rõ gốc, rốt ráo thành Phật! 

Nho  giáo  dễ  giáo  hóa  nhất,  nên  Phật  pháp  truyền  vào  Trung  Quốc 

hơn  hai  ngàn  năm  qua,  những  bậc  thông  đạt  nương  theo  Phật  pháp  tu 

trì  chẳng  biết  bao  nhiêu!  Nhưng  Đạo  giáo  thường  trộm  lấy  những  câu 

văn trong kinh Phật rồi thay đầu đổi mặt, ngụy tạo thành kinh của Đạo 

giáo! Lại còn phần nhiều hủy báng Phật pháp. Giáo đồ Gia Tô giáo và 

Hồi giáo có sức đoàn kết rất lớn, chẳng dễ gì chuyển hóa được! Nhưng 

nay thì tại các nước Tây Phương cũng có nghiên cứu Phật giáo, tạo dựng 

chùa miếu Phật giáo. 

Rất  ít  người  Hồi  giáo  tín  phụng  [Phật  pháp];  mười  mấy  năm  trước, 

ông Mã Thuấn Khanh ở Hồ Nam thích tặng sách Phật. Thoạt đầu, ông ta 

đem những sách do chính mình in gởi cho Quang, phần nhiều là những 

văn tự có được từ những đàn cầu cơ. Quang đem những sách An Sĩ Toàn 

Thư,  Văn  Sao  được  in  trước  đây  tặng  cho  ông  ta.  Ông  ta  đã  tin  tưởng 

sâu xa, bèn lắng lòng nghiên cứu. Hai vợ chồng họ và năm đứa con đều 

quy y. Mùa Thu năm Dân Quốc 18 (1929), ông ta gởi thư đến nói: “Vợ 

con sanh được năm đứa con, hai đứa đầu còn đỡ, chứ đứa thứ ba bị băng 

huyết, đứa thứ tư càng nguy kịch hơn. Sanh đứa thứ năm càng nguy kịch 

hơn  nữa.  Nay  chẳng  lâu  nữa  sẽ  sanh;  nếu  bị  băng  huyết  nữa,  sợ  không 

còn mạng. Xin thầy rủ lòng cứu vớt và đặt pháp danh cho đứa con chưa 

sanh”. Quang dạy họ niệm thánh hiệu Quán Âm, đến khi đang sanh vẫn 

niệm  ắt  sẽ  không  bị  nguy  hiểm  gì.  Họ  nhận  được  thư  hôm  trước,  liền 

niệm ngay, bữa hôm sau [bà vợ] liền sanh hết sức an lạc. 

Trong bộ Văn Sao có mấy lá thư gởi cho Mã Thuấn Khanh là do vào 

năm  Dân  Quốc  15  (1926)  ông  ta  biết  Trung  Hoa  Thư  Cục  in  riêng  bộ 

sách  ấy  liền  gởi  thư  đến  cho  họ  kèm  thêm  vào.  Quang  một  mực  chẳng 

giữ  lại  bản  nháp  thư  từ.  Hiện  thời  thế  đạo  nguy  hiểm,  không  ai  chẳng 

mong  an  lạc.  Cha  mẹ  ông  cũng  chẳng  thể  không  động  tâm  trước  cảnh 

nguy hiểm; nếu bảo họ niệm Phật, chắc họ sẽ bảo là “phản giáo!” Nếu 

nghe nói niệm Phật có thể tiêu tai tăng phước, gặp dữ hóa lành, chết đi 

sẽ  vượt  khỏi  tam  giới,  do  vậy  tu  dần  dần  cho  đến  khi  thành  Phật.  Nếu 

có  chuyện  chứng  nghiệm  nhỏ,  họ  sẽ  dần  dần  sanh  lòng  chánh  tín.  Nếu 

chẳng uyển chuyển bày cách [khuyên nhủ], tức là bỏ mặc cha mẹ vậy! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 307 of 327

Có thể dùng lời lẽ để giáo hóa thì rất tốt. Nếu không, hãy đối trước Phật 

và Quán Âm Bồ Tát để sám hối tội nghiệp thay cho cha mẹ. Nếu ông chí 

thành, ắt cha mẹ sẽ hồi tâm hướng đạo  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Tám) 

459. Thư trả lời cư sĩ Đường Đào Dung 

Chồng bà chết vì bệnh phổi, lại còn bị mù, sợ rằng trong khi bị bệnh 

chẳng  chịu  thôi  ân  ái  mà  ra!  Bất  luận  bệnh  gì,  đều  phải  lấy  chuyện 

ngưng ân ái làm cách trị căn bản. Nếu không, thần y cũng khó có hiệu 

quả được! Bà đã làm nghề Y, hãy nên coi chuyện “trong lúc bệnh chưa 

được mười phần bình phục, vạn phần chớ nên ân ái” là chuyện cực trọng 

bậc  nhất  trong  hết  thảy  những  điều  quan  trọng.  Bệnh  phổi  nên  tịnh 

dưỡng,  nhất  là  phải  thường  niệm  thánh  hiệu  Quán  Thế  Âm,  sẽ  có  thể 

mau  lành  bệnh.  Chồng  bà  hành  nghề  Y  mà  trong  khi  bệnh  chẳng  chú 

trọng  niệm  Phật  thì  cũng  là  người  hờ  hững,  hời  hợt,  không  có  tín  tâm 

chân  thật.  Do  vậy,  một  nhà  mấy  người  nếu  không  có  bà  sẽ  chẳng  thể 

sống được! 

Do  ông  ta  chưa  gặp  được  người  thật  sự  biết  pháp  môn  Niệm  Phật 

nên nhất tâm tham Thiền. Nếu nhất tâm niệm Phật, chắc chẳng đến nỗi 

bệnh phổi không lành, lại còn bị mù nữa! Nếu bà chết theo chồng, chắc 

sẽ  có  nhiều  người  không  được  ai  nuôi  dưỡng,  lỗi  ấy  lớn  lắm!  Nay  do 

Long cư sĩ dẫn dắt bà nhập đạo, hãy nên dẫn dắt người khác cải tà quy 

chánh,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  để  báo  ân  Phật  và  ân  thiện  tri 

thức,  lấy  tu  Tịnh  nghiệp  cầu  sanh  Tây  Phương  làm  chuyện  quan  trọng 

bậc  nhất.  Bà  hãy  nên  nương  tựa  vào  Văn  Sao,  cần  gì  phải  mạo  hiểm 

đi  xa  đến  gặp  Quang?  Gặp  Quang  thì  Quang  cũng  chỉ  nói  những  gì  đã 

được  thuật  trong  Văn  Sao!  Trong  Phật  pháp,  trọn  chẳng  có  chuyện  bí 

mật chẳng truyền, cũng chẳng có chuyện phải “miệng truyền, tâm dạy”. 

Ngoại  đạo  tà  đồ  vốn  chẳng  có  đạo  lý  gì,  dùng  bí  mật  bất  truyền  để  dụ 

người  khác  theo  đạo  của  họ.  Nếu  công  khai  chẳng  bí  truyền  thì  ai  nấy 

đều biết đạo ấy hèn tệ, sẽ không có ai nương theo chúng nó cả! 

Bà  hãy  nên  chú  trọng  hành  nghề  Y,  đừng  kiêm  thêm  dạy  học.  Bởi 

nếu  có  thể  thật  sự  tận  tâm  nơi  nghề  Y,  thời  gian  hằng  ngày  còn  chẳng 

đủ, sao còn có thể dạy học cho được? Hễ nghiêm túc [giảng dạy] sẽ phải 

hao tốn tinh thần. Nếu không, sợ rằng sẽ làm hỏng con cái người ta. Hãy 

nghe  theo  lời  tôi,  chuyên  coi  trọng  một  môn,  cần  phải  chú  trọng  niệm 

Phật, do nương vào Phật lực mà Y đạo ắt được tiến triển lớn lao, nhưng 

chỉ  nên  lấy  chuyện  lợi  người  làm  chí  hướng  sự  nghiệp,  đừng  mong 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 308 of 327

mỏi phát tài lớn lao! Nếu Y đạo không sai lầm thì ai nấy đều tin phục; 

khuyên người ta ăn chay niệm Phật, người ta sẽ vui vẻ nghe theo. Như 

vậy là cũng do nghề nghiệp mà đạo được tăng tấn vậy! Đấy là chương 

trình dùng Y thuật để hoằng pháp. Với bệnh nào cũng khuyên bệnh nhân 

thôi ân ái, trong mỗi năm chẳng biết sẽ làm cho bao nhiêu người đỡ phải 

chết! Công đức ấy chỉ riêng đức Phật là biết được mà thôi! 

Hơn nữa, nữ nhân sanh nở niệm thánh hiệu Quán Thế Âm chắc chắn 

không bị đau khổ. Dẫu khó sanh gần chết mà hễ niệm liền được an nhiên 

sanh nở. Huống hồ kẻ thường niệm từ nhỏ ư? Thêm nữa, con gái từ nhỏ 

cha mẹ phải dạy nó đừng nổi nóng, tập thành tánh chất nhu hòa, từ thiện 

thì những sự tốt đẹp trong cả một đời nó sẽ chẳng thể kể hết được! Nếu 

tánh tình nóng nảy, bộp chộp, chưa lấy chồng thì cũng gặp phải chuyện 

khổ,  nhưng  vẫn  còn  chưa  nhiều.  Nếu  đang  có  kinh  mà  nổi  nóng,  chắc 

sẽ  bặt  kinh,  hoặc  bị  băng  huyết.  Lấy  chồng  rồi  mà  nổi  nóng,  sẽ  bị  xảy 

thai, hoặc thai nhi sẽ thừa hưởng tánh tình nóng nảy, bộp chộp. Lúc sanh 

xong, đang cho con bú mà nổi nóng đùng đùng, trẻ bú sữa vào sẽ chết 

ngay. Không nóng nảy dữ dội cho lắm thì hoặc nửa ngày hoặc một ngày 

mới chết, không có đứa nào chẳng chết. Nổi nóng nho nhỏ thì con không 

chết cũng nhất định ngã bệnh. Nếu nhiều ngày liên tiếp thường nổi nóng 

vừa vừa thì chất độc khi trước chưa tiêu, chất độc lúc sau lại thêm vào, 

sẽ nguy hiểm đến cùng cực! Chuyện này danh y, thần y nước ta đều chưa 

nhắc  đến,  nay  đã  sáng  tỏ,  hãy  nên  nói  với  hết  thảy  mọi  người  sẽ  cứu 

mạng được những đứa trẻ chưa sanh, công đức lớn lắm. Các thầy thuốc 

hãy nên chú ý! Chớ nên ăn trứng gà, kẻ tà kiến nói: “Trứng không có cồ 

thì  ăn  được!”  Đừng  nghe,  đừng  tin  lời  nói  ấy!  Hơn  nữa,  trứng  có  chất 

độc, do gà thường ăn trùng độc vậy! 

460. Thư trả lời cư sĩ Chí Phạm (thư thứ nhất) 

Nhận  được  thư  đầy  đủ.  Ông  vì  Thần  Chung  Sơn  mà  thỉnh  một  bộ 

Đại Tạng Kinh đời Tống in theo lối Ảnh Ấn, công đức rất lớn. Hiện thời 

còn  có  thể  ước  định  để  thỉnh,  chứ  để  trễ  hơn  nữa,  chắc  sẽ  không  còn! 

Tịnh Độ Ngũ Kinh mới in ra sách, nay viết một chữ, sai người đến chùa 

Thái  Bình  thỉnh  hai  gói  để  chia  cho  lệnh  từ  (mẹ),  lệnh  di  trượng 

(dượng), lệnh di (dì), và những người tu trì chân thật. Những vị như dì 

Năm v.v… muốn quy y, nay tôi viết pháp danh cho mỗi người, xin hãy 

giao lại cho họ. Nói đến tiền hương kính thì chẳng cần phải gởi đến, hãy 

dùng tiền đó để đóng góp một phần vạn vào chi phí thỉnh Đại Tạng Kinh 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 309 of 327

cho Thần Chung Sơn, ngõ hầu bọn họ tiêu nghiệp chướng, tăng trưởng 

phước huệ. 

Bệnh cùi ở quý địa chẳng biết có hay không? Nay đem gởi cho ông 

hai  tờ  truyền  đơn.  Nếu  ai  bị  mắc  bệnh  thì  sang  năm  sau  chiếu  theo  toa 

thuốc  ấy  mà  chế  thuốc.  Nếu  không,  cứ  tùy  tiện  tặng  cho  người  khác, 

hoặc cũng có thể giữ lại để làm căn cứ trị chứng bệnh ấy. Bệnh này từ 

trước  đến  nay  các  y  sĩ  Trung  Hoa,  ngoại  quốc  đều  khó  thể  chữa  hoàn 

toàn dứt tận gốc được. Toa thuốc này chẳng cần phải tốn tiền mua thuốc, 

chỉ  tốn  công  sức,  củi  đốt,  lại  hoàn  toàn  trừ  được  tận  gốc.  Vì  thế,  ông 

Chương Giám Ngu cực lực đề xướng để mong khắp cõi đời đều biết. 

Hơn nữa, phương Nam người bị chân sưng phù rất nhiều. Dùng đu 

đủ  tươi  bọc  vải  buộc  lên  bắp  đùi,  bệnh  thũng  liền  tiêu.  Nếu  không  có 

loại tươi thì dùng đu đủ khô cắt miếng từ các tiệm thuốc để buộc cũng 

có hiệu quả lớn lao. Một cụ già dẫn người con gái (hai mươi lăm tuổi) cùng 

đến quy y, nói đùi con gái bị phù thũng đã bảy tám năm rồi. Quang bảo 

niệm Quán Thế Âm Bồ Tát để tiêu túc nghiệp, lại bảo mua đu đủ, không 

có  loại  tươi  thì  dùng  loại  đu  đủ  khô  cắt  miếng  để  buộc.  Chưa  đầy  bốn 

năm  ngày  đã  hoàn  toàn  lành  bệnh.  Hơn  nữa,  cô  gái  ấy  mắc  bệnh  này 

đã bảy tám năm, chắc cũng đã từng chữa trị, mà sao họ chẳng biết cách 

chữa  tuyệt  diệu  này?  Cư  sĩ  theo  nghề  Y,  chắc  cũng  đã  biết  rồi,  nhưng 

cũng chẳng ngại gì thưa trình lại để làm phương tiện “hễ thấy liền làm” 

cho thuận tiện vậy  (Ngày Mười Hai tháng Sáu) 

461. Thư trả lời cư sĩ Chí Phạm (thư thứ hai) 

Thư nhận được đầy đủ, trong thư ông quá khiêm hư khiến người ta 

phải hổ thẹn. Từ nay về sau đừng nên như thế nữa. Chuyện viết thư có 

quan hệ rất nặng. Nếu thường viết theo lối chữ Thảo, chắc sẽ thành thói 

quen, lâu ngày chầy tháng ắt đến nỗi hỏng việc. Phùng Mộng Hoa là bậc 

quân  tử  đức  dày,  nhưng  con  lẫn  cháu  đều  chết  sạch.  Năm  ngoái,  đứa 

cháu nuôi để nối dòng cũng lại chết mất, chỉ còn một đứa chắt mới một 

hay hai tuổi để nối dõi. Trong một nhà bốn năm bà góa, cũng có thể nói 

là  tình  cảnh  thê  thảm  lắm!  Há  có  phải  là  trời  cao  đối  đãi  đặc  biệt  tàn 

khốc với người đức dày ư? Duyên do là cả đời ông cụ này thích viết chữ 

Thảo!  Viết  thư  từ  cho  người  khác,  nếu  [người  nhận  thư]  chẳng  tận  hết 

tâm lực, dựa theo ý nghĩa của câu văn để suy lường, sẽ không hiểu được 

rất nhiều chữ. Trong số ấy, khó tránh khỏi người hiểu lầm. Do vậy mà 

đến nỗi phải gánh chịu quả báo ấy. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 310 of 327

Ông  theo  nghề  Y,  nếu  quen  thói  viết  nguệch  ngoạc,  chắc  sau  này 

khi  kê  toa  cũng  viết  theo  kiểu  ấy  thì  nguy  hiểm  đến  cùng  cực.  Vì  thế, 

Quang vì mẹ ông mà bảo ông đừng học theo thói ấy, thật sợ sau này ông 

sẽ  làm  hỏng  chuyện,  chứ  không  phải  chỉ  vì  ông  chẳng  cung  kính  mà 

kiểm  điểm.  Bữa  trưa  tuy  là  thức  ăn  nguội  thì  cũng  phải  hâm  nóng  mới 

nên. Nếu thường ăn đồ lạnh, lâu ngày sẽ bị bệnh, chẳng thể không biết. 

Thuốc men là cái gốc của việc trị bệnh, nhưng pháp dược của đấng Đại 

Y Vương lại trị nơi cái gốc là nghiệp. Bệnh do nghiệp sanh thì nhiều. Do 

ngoại  cảm  nội  thương  mà  ngã  bệnh  thì  thuốc  men  có  thể  trị  được,  chứ 

bệnh do nghiệp sanh ra thì thuốc chẳng thể trị được, chỉ có pháp dược là 

có thể trị được! Có thể dùng thế dược (thuốc men trong cõi đời) lẫn pháp 

dược để trị các bệnh thì dù mình hay người đều được lợi ích thật sự. 

Ăn chay hay chỉ ăn ba thứ tịnh nhục, hãy nên châm chước mà thực 

hiện. Hễ ăn thuần đồ chay được thì hãy ăn chay thuần. Nếu không thể, 

thì chỉ ăn ba thứ tịnh nhục cũng được; chỉ nên ăn nhiều rau trái, bớt ăn 

thịt đi! Trong đời có kẻ ngu bảo chính mình chưa thể ăn thuần món chay 

bèn  yên  lòng  ăn  nhiều  thịt,  lỗi  ấy  chẳng  cạn  đâu!  Hãy  nên  phát  Bồ  Đề 

tâm,  thề  độ  những  sanh  vật  bị  ăn  thịt  này,  chẳng  an  lòng  ăn  thịt  chúng 

nhiều là được rồi! 

Do  pháp  sư  Tịnh  Quyền  rời  khỏi  chùa  Quán  Tông,  pháp  sư  Đế 

Nhàn chẳng thể đến Thượng Hải giảng kinh, bởi lẽ Nghiên Cứu Xã và 

Hoằng  Pháp  Xã  đều  không  có  ai  chủ  trì.  Ở  Hồng  Loa  tôi  đã  từng  thấy 

xương trắng, đầu lâu, thịt đã tiêu hết. Ấy là do một trăm năm trước, Thân 

Vương đem tặng cho thiền sư Mộng Đông. Nếu thường quán [bộ xương] 

ấy sẽ phá được Ngã Chấp, thành tựu Tịnh nghiệp thì may mắn thay! Nếu 

không có chuyện gì cần thiết đừng nên gởi thư đến để đôi bên khỏi phải 

bận bịu!  (Ngày Rằm tháng Ba) 

462. Thư trả lời cư sĩ Chí Phạm (thư thứ ba) 

Trước  kia,  cư  sĩ  Lâm  Đồng  Vỹ  mất  rồi,  Dư  Toại  Tân  gởi  thư  cho 

Quang  thuật  đại  lược  tình  hình,  Quang  trả  lời  thư,  sợ  đúng  như  ông  ta 

nói “tại am ông ta ở, đường bưu điện chẳng thể gởi tới được”, nên gởi 

cho thím Tư của ông là Huệ Uyên nhờ chuyển giùm. Gởi cho Toại Tân 

một gói sách, trong thư cho biết: Trong khóa tụng sáng tối, Quang sẽ hồi 

hướng cho bà Lâm một thất để trọn hết tình thầy trò. Do quá ít thời gian 

rảnh rỗi nên chưa viết thư cho anh bà ta là Địch Am được! Hôm trước 

nhận  được  cáo  phó,  biết  người  ấy  quá  thông  minh;  nay  nhận  được  thư 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 311 of 327

ông, biết bà ta do thông minh mà bị lầm lạc chẳng cạn. Tuy bà ta quy y 

với Quang, nhưng thật ra chỉ gặp mặt một lần, cũng chẳng nói với bà ta 

được mấy câu. 

Văn Sao, Gia Ngôn Lục, chắc bà ta chẳng đến nỗi chưa xem, nhưng 

bà ta chỉ chú trọng lập đại nguyện làm công đức nơi cõi này, chẳng chú 

trọng  tới  đại  nguyện  cầu  sanh  Tây  Phương.  Vào  lúc  sắp  mất,  đã  cùng 

với chị em mộng thấy Phật quang, đài bạc, nhưng chẳng nhất tâm niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương trong lúc ấy, lại ngược ngạo phát ra bốn đại 

nguyện  để  gieo  trồng  gốc  sanh  tử.  Do  vậy,  có  thể  thấy  là  thường  ngày 

bà ta trọn chẳng lấy những điều Quang đã nói làm chí hướng, sự nghiệp. 

Bởi thế, đánh mất nhân duyên vãng sanh tốt đẹp, nhưng được Bồ Tát gia 

bị  mà  khỏi  bệnh,  đến  khi  do  ác  mộng  hiện,  bệnh  theo  đó  mà  phát,  còn 

may mắn là khi lâm chung có người trợ niệm. Nhưng do có lời nguyện 

trồng  sâu  cội  rễ  sanh  tử  ấy  nên  đến  nỗi  hiện  ra  những  điềm  báo  chẳng 

thể vãng sanh được, đáng than thay! Ngực lạnh đi sau cùng chính là dấu 

hiệu chứng tỏ bà ta sanh trong nhân đạo. 

Ông  nói  [bà  Lâm]  hiện  thân  thuyết  pháp,  há  bà  ta  có  thân  phận  ấy 

hay  sao?  Nhưng  do  bà  ta  chẳng  thể  tận  lực  cầu  sanh  Tây  Phương  mà 

bị lỡ làng, mọi người bèn lấy đó làm điều răn nhắc, quyết chí cầu vãng 

sanh thì lợi ích ấy cũng chẳng kém gì hiện thân thuyết pháp! Còn chuyện 

lập hội truy điệu là do tình cảm của anh em ông Địch Am, xét theo lý thì 

chẳng nên làm, chỉ nên chú trọng dùng niệm Phật để cầu [cho bà Lâm] 

được vãng sanh. Đối với chuyện niệm kinh, bái sám, làm đàn Thủy Lục, 

Quang  trọn  chẳng  chịu  đề  xướng  một  tiếng  nào.  Bởi  lẽ,  khó  được  như 

pháp! Chỉ là bày vẽ phô trương mà thôi! 

Nói  tới  Một  Lá  Thư  Trả  Lời  Khắp,  quả  thật  nó  liên  quan  cực  lớn 

với mọi người tại gia. Nhưng [ông] chỉ cần mấy chục tờ, há nên hỏi tới 

ấn  phí  và  chi  phí  gởi  thư?  Ăn  nói  như  vậy  đúng  là  coi  Quang  như  con 

buôn  ngoài  chợ.  Nếu  là  mấy  ngàn  trang  thì  có  thể  nói  như  vậy  được! 

Hay là chữ Mười chính là Ngàn197 bị viết sai. Nay tôi bảo gởi cho ông 

một gói, chỉ có bốn trăm tám mươi tờ, hãy thay Quang kết duyên. Nếu là 

chữ Ngàn bị viết sai thành chữ Mười, xin hãy gởi thư cho biết để tôi bảo 

Quốc Quang [Thư Cục] in thêm nữa. Năm ngoái in lần đầu là bốn vạn 

bản, tốn tám mươi đồng, tổng cộng in hai lần. Năm nay chắc [ấn phí] sẽ 

chẳng tăng giá quá mức. Bức thư này được in trong phần phụ lục của bộ 

Phật Học Cứu Kiếp Biên, sau cuốn Tây Phương Công Cứ và trong cuốn 

Sơ Cơ Tiên Đạo để mong được vĩnh viễn truyền bá. 

197 Do chữ Thập (十: Mười) và Thiên (千: một ngàn) hơi giống nhau nên có thể vô ý viết sai. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 312 of 327

Trong tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Thiển Chú thuộc 

cuốn Hạ của bộ Phật Học Cứu Kiếp Biên, nơi dòng mười một của trang 

hai mươi lăm sót mất tám chữ   “như kim Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na”  (như 

nay đức Thế Tôn Tỳ Lô Giá Na), đấy là vì ông Hứa Chỉ Tịnh dựa theo 

sách [Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm] Tập Yếu Sớ [của ngài Đế Nhàn] để 

soạn  [Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  Thiển  Chú],  nhưng  chưa  từng  đối 

chiếu [phần kinh văn đã dẫn trong Tập Yếu Sớ] với chánh kinh, mà lúc 

Quang cho sắp chữ ấn hành cũng chẳng đối chiếu. Vì thế mới có sai sót 

ấy.  Đến  khi  biết,  bèn  đem  sách  Tập  Yếu  Sớ  do  Phật  Học  Thư  Cục  ấn 

hành ra xem, mới biết là do ngài Đế Nhàn vô tình bỏ sót đến nỗi “một 

người  sai  trở  thành  mấy  vạn  người  sai”.  Do  vậy  biết  rằng:  Càng  là  đại 

thông  gia  thì  càng  phải  chú  tâm!  Tôi  đã  cho  in  một  trang  ấy,  cũng  bảo 

Phật Học Thư Cục in trang ấy. Nay tôi nói rõ chuyện bổ khuyết, xin ông 

hãy đem những sách đã được gởi đến viết thêm những chữ ấy vào. Nếu 

dòng mười một quá hẹp thì chẳng cần phải chép thêm vào đó. Xin hãy 

chép  vào  dòng  thứ  mười  hai  tức  câu   “ngã  giai  tùy  học”   (tôi  đều  học 

theo) của trang ấy. Hàng ấy chỉ có sáu chữ, khoảng trống khá rộng, chép 

bù vào đấy là tốt nhất. Trang in bổ khuyết vẫn ghi tám chữ ấy nơi hàng 

thứ mười một. Nếu có sách ấy, cũng nên bổ túc. Tôi cũng đã cho đăng 

trên  Phật  Học  Bán  Nguyệt  San  vì  đã  giao  cho  Phật  Học  Thư  Cục  hai 

ngàn lẻ một trăm hay hai trăm bộ sách này để kết duyên. 

Hiện thời đang nhằm tháng Hạ, bệnh sốt rét phát tác, nên tôi cho gởi 

đi toa thuốc tuyệt diệu trị chứng sốt rét. Mười mấy bữa trước, lại nhận 

được thư thầy Đạt Nhất cho biết ông sắp sang nước Đức du học, đến chỗ 

thầy  ấy  chào  từ  biệt  để  ra  đi,  có  chuyện  ấy  hay  chăng?  Con  người  nên 

tri túc, chỉ học nghề cho tinh, chớ nên lấy cái danh du học làm mục đích 

cho  tương  lai.  Như  vậy  thì  không  du  học  cũng  được,  mà  du  học  cũng 

chẳng  sao!  Nếu  muốn  nhờ  vào  đó  để  được  tiếng  tăm  thì  Quang  chẳng 

cho như vậy là đúng lắm! Vì sợ sẽ do danh mà bị sai lầm nên chẳng thể 

không tính toán cặn kẽ sẵn! 

Lâm nữ sĩ (tức bà Lâm Đồng Vỹ) tự phụ thông minh, muốn gánh vác 

chuyện  hoằng  pháp  lợi  sanh,  nhưng  chẳng  biết  “cầu  sanh  Tây  Phương 

thì mới có thể hoằng pháp lợi sanh được!” Chẳng coi trọng cầu sanh Tây 

Phương thì cô phụ Phật ân cũng lớn lắm! Trong đời có lắm kẻ chẳng tự 

lượng, thường coi chuyện để bậc Bồ Tát thực hiện giống hệt như trách 

nhiệm của chính mình, chẳng biết chính mình còn đang ở trong biển khổ 

chưa thoát ra được, làm sao có thể cứu khắp mọi người trong biển khổ? 

Nếu  Đồng  Vỹ  nghĩ  đến  điều  này,  ắt  sẽ  siêu  phàm  nhập  thánh  ngay  lập 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 313 of 327

tức! 

463. Thư trả lời cư sĩ Chí Phạm (thư thứ tư) 

Đã nhận được sách Kim Cang Tân Sớ do ông gởi trước đây. Do bận 

bịu nên chưa phúc đáp, đừng bận tâm! Nay biết Bảo Giám, Văn Sao đều 

đã được gởi đến, vui mừng, an ủi lắm. Ngài Đế Nhàn được lợi ích sâu xa 

nơi  giảng  diễn,  vì  thế  tuổi  đã  bảy  mươi  vẫn  vừa  giảng  vừa  soạn  sớ, 

chẳng  thấy  nhọc  nhằn.  Đủ  thấy  Phật  pháp  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn! 

Lúc ấn hành [cuốn Kim Cang Tân Sớ] nên dùng kiểu chữ đời Tống được 

lưu  hành  trong  hiện  thời,  còn  kiểu  chữ  mô  phỏng  lối  viết  đời  Tống198 

muôn phần chớ nên dùng. Chẳng những [kiểu chữ mô phỏng lối viết đời 

Tống] nét chữ dễ bị sứt, khó giảo chánh, mà [công in] còn đắt gấp bội. 

Sao lại khổ sở đem tiền làm chuyện vô ích, chỉ nhằm để công nhân khen 

ngợi, vui sướng đấy chăng? 

Hãy  nên  bảo  họ  in  phần  Thư  Căn199.  Trung  Hoa  [Thư  Cục]  có  loại 

máy ấy, chứ các nhà in khác có lẽ không có, hãy bảo họ đặc biệt lo liệu 

chuyện này. Làm bản kẽm phải tốn hơn hai trăm đồng. Năm ngoái, Chiết 

Giang Ấn Loát Công Ty chế ra một cái máy bằng khung gỗ [để in phần 

Thư  Căn],  nói  chỉ  tốn  ba  đồng.  Quang  bảo  họ  làm  một  cái,  giao  sang 

chùa  Thái  Bình,  nhờ  chuyển  đến  nhà  giam  ở  Tào  Hà  Kính.  Nếu  chịu 

mua máy bằng sắt, cố nhiên là tốt. Nếu không, hãy chiếu theo cách thức 

của cái máy ở nhà giam Tào Hà Kính, làm một hai cái. Quang cũng cần 

một cái để phòng khi bất ngờ cần đến. Phần Thư Căn in chữ thì dễ kiểm 

tra,  chẳng  đến  nỗi  lâu  ngày  quên  mất,  rất  hữu  ích.  Phàm  những  sách 

được  in  ra,  đều  bảo  họ  in  phần  Thư  Căn.  Do  Quang  in  bộ  An  Sĩ  Toàn 

Thư, Trung Hoa [Thư Cục] mới bắt đầu có máy [để in phần Thư Căn], 

chứ trước kia cũng không có. 

Chị  dâu  của  ông  đáng  gọi  là  “bậc  trượng  phu  trong  nữ  giới”,  trong 

năm năm thực hiện khá nhiều công khóa, sẽ nương vào công đức ấy mà 

vãng sanh Tây Phương. Tuy nói là chết trẻ, nhưng chẳng thể gọi là chết 

yểu. Do cô ta niệm Phật vãng sanh nên nhất định sẽ chứng vô lượng thọ, 

sáng  ngời  cửa  đức,  chẳng  thể  dùng  tình  cảm  thông  tục  của  thế  gian  để 

luận  đoán  được!  Xin  hãy  khuyên  lệnh  huynh  cũng  nên  chú  ý  đến  pháp 

Niệm  Phật.  Hễ  bị  bệnh  nặng  thuốc  men  chẳng  thể  chữa  được  thì  trong 

198 Kiểu chữ này mô phỏng lối viết chữ bằng tay nên có những nét khắc bay bướm hoặc bớt 

nét, nếu không quen sẽ dễ nhận lầm mặt chữ. 

199 Tức phần ghi tên sách, tên tác giả, chương, số quyển, số trang ở cuối mỗi trang. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 314 of 327

lúc  chữa  trị,  hãy  khuyên  niệm  thêm  Phật  hiệu.  Do  cậy  vào  Phật  lực,  ắt 

sẽ có hiệu quả kỳ diệu. Đối với mình lẫn người đều có lợi ích. Nếu bình 

thời tu trì trọn vẹn thì đợi đến khi báo thân trăm năm đã hết, sẽ về thẳng 

Tây Phương, sẽ trọn chẳng phải thẹn thùng khi chạm mặt nguyên phối200 

là Lục Thị. Nếu không, do cô ta là nữ nhi mà đã siêu phàm nhập thánh, 

còn  ta  là  trượng  phu  mà  vẫn  ở  trong  sanh  tử  luân  hồi,  bậc  nam  tử  hào 

hùng há chẳng thẹn đến chết ư?  (Ngày Mười Ba tháng Giêng) 

464. Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng 

Ông  muốn  lệnh  từ  vãng  sanh  Tây  Phương,  siêu  phàm  nhập  thánh, 

hãy  nên  dốc  tận  sức  cúng  dường,  chí  thành  đảnh  lễ,  [phẩm  vật  dâng 

cúng Tam Bảo] há nên chỉ có một lò hương, còn đèn đuốc, hoa theo mùa 

nhất loạt chẳng dùng đến ư? Hơn nữa, ông lễ bái trong hôm bắt đầu, sau 

đó  há  nên  chẳng  chú  trọng  lễ  bái  nữa  ư?  Hãy  nên  mỗi  sáng  lễ  Phật  ba 

lạy, hoặc lạy nhiều hơn, niệm A Di Đà Kinh một biến, Vãng Sanh Chú 

ba biến hoặc bảy biến, niệm Kệ Tán Phật xong bèn niệm Nam Mô Tây 

Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ Đại Bi A Di Đà Phật  (liền vừa đi nhiễu 

 vừa  niệm),  [niệm]  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  hoặc  một  ngàn  câu,  hoặc  năm 

trăm câu rồi mới ngồi xuống niệm nửa tiếng đồng hồ. Muốn lạy thì khi 

ngồi  niệm  xong  [hãy  lạy].  Lạy  Phật  hai  mươi  bốn  lạy  hoặc  bốn  mươi 

tám lạy. Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng mỗi danh hiệu 

ba  lạy.  Niệm  bài  văn  phát  nguyện,  hoặc  niệm  bài  văn  phát  nguyện  của 

ngài Liên Trì rồi niệm kệ phát nguyện, hoặc niệm kệ trước, niệm bài văn 

của ngài Liên Trì sau đều được. Xong xuôi, niệm Tam Quy Y, lễ Phật ba 

lạy, lui ra. Sáng tối đều như thế. 

Mỗi ngày ước định bốn thời [tụng niệm], hoặc sáu thời, chỉ bắt đầu 

bằng niệm Kệ Tán Phật rồi niệm Phật giống như trên. Nếu chỉ thực hiện 

lễ tụng trong một thất thì chẳng cần chú trọng lễ bái, nhưng nếu làm lâu 

ngày  mà  lười  nhác,  lan  man  không  chương  trình  sẽ  khó  tinh  tấn  được! 

Khi lễ bái chẳng cần phải niệm ra tiếng, chỉ niệm thầm trong tâm. Khi 

nhiễu  niệm  hãy  nên  niệm  ra  tiếng,  nhưng  âm  thanh  chớ  nên  quá  to  để 

khỏi bị tổn khí. Khi ngồi niệm nếu chẳng hôn trầm thì niệm thầm. Nếu bị 

hôn trầm thì niệm ra tiếng rõ ràng. 

Bất luận niệm kinh, niệm Phật, niệm chú Vãng Sanh đều phải tâm và 

miệng niệm cho rõ ràng, rành rẽ, tai nghe cho rõ ràng, rành rẽ, chẳng để 

cho có hết thảy ý niệm [khởi lên], giống như sắp chết, bất cứ chuyện gì 

200 Nguyên phối: Vợ cả, vợ chánh. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 315 of 327

cũng đều gác ra ngoài. Mỗi phen ăn cơm, trước hết phải cúng Phật, cúng 

xong  rồi  mới  ăn.  Chớ  nên  ăn  quá  no,  hễ  no  sẽ  hôn  trầm.  Nói  đến  nhất 

tâm  thì  không  phải  là  chuyên  niệm  một  câu  Phật  hiệu  mới  có  thể  nhất 

tâm. Nếu tâm đã chịu quy nhất rồi, dù niệm kinh, niệm chú, lễ bái cũng 

đều là nhất tâm. 

Hơn nữa, trong bảy ngày ấy, khi ông ăn cơm, uống nước, đứng, ngồi, 

chẳng gây trở ngại cho nhất tâm thì niệm kinh, niệm chú, lễ bái sao lại 

có  thể  gây  trở  ngại  cho  nhất  tâm  được?  Bảy  ngày  trước  khi  bế  quan, 

đừng nên ngủ chung với nữ nhân, phải nên ăn thuần đồ chay, đêm nằm 

chẳng cởi áo, hoặc chỉ cởi áo ngoài, áo quần lót sát mình chớ nên cởi ra. 

Phàm  sau  khi  đại  tiểu  tiện  phải  rửa  tay  trước,  chú  trọng  giữ  tinh  khiết. 

Phàm là trẻ nhỏ, phụ nữ, đều nhất loạt chẳng cho tới201. Thùng dùng cho 

đại tiểu tiện nên để nơi phòng khác, chớ nên đặt trong căn phòng mình 

đang  ở.  Trong  vòng  bảy  ngày,  nhất  loạt  chẳng  gặp  gỡ  ai;  ngay  cả  với 

người  hộ  quan  cũng  chỉ  dặn  dò  công  chuyện  một  hai  câu,  lòng  chẳng 

được  tùy  tiện  trò  chuyện.  Anh  ông  đã  hộ  quan  thì  ông  ta  ở  vòng  ngoài 

cũng nên niệm Phật, nhưng tiếng niệm chớ nên quá to mà thôi!  (Ngày Hai 

 Mươi Chín tháng Mười Một)

465. Thư trả lời hai cư sĩ Hàn Tông Minh và Trương Tông Thiện 

Đời Mạt, ngoại đạo lừng lẫy. Dẫu là kẻ có tín tâm phần nhiều theo 

về  ngoại  đạo,  bởi  lẽ  chẳng  có  chánh  pháp  để  nghe  vậy.  Gần  đây,  giao 

thông tiện lợi, kinh điển Phật pháp được lưu thông, quả thật là may mắn 

lớn lao. Nhưng chớ nên đã học Phật pháp lại còn tu pháp của ngoại đạo, 

đến nỗi tà - chánh hỗn loạn sẽ gây hại chẳng cạn! Trong Phật pháp, pháp 

môn  vô  lượng;  cầu  lấy  một  pháp  môn  thực  hiện  dễ,  thành  công  cao, 

dùng sức ít mà đạt hiệu quả nhanh chóng thì không chi hơn được pháp 

Niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Ấy là vì hết thảy pháp môn đều phải 

cậy vào tự lực để tu Giới - Định - Huệ hòng đoạn tham - sân - si. Nếu 

đoạn  sạch  tham  -  sân  -  si  sẽ  liền  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  kẻ  nào 

đoạn chưa hết sẽ vẫn chẳng thể liễu được, huống là kẻ chưa thể đoạn ư? 

Pháp  môn  Niệm  Phật  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện 

thiết  tha,  chí  thành  niệm  Phật,  đến  khi  lâm  chung  ắt  được  Phật  từ  tiếp 

dẫn vãng sanh Tây Phương. Ví như trẻ thơ do cha mẹ nâng dắt, liền có 

thể  về  thẳng  đến  nhà  của  chính  mình.  Con  người  gần  đây  thích  lập  dị, 

201 Để tránh tâm ái luyến bị khêu dậy, sẽ nhớ nhung họ trong khi bế quan niệm Phật, không 

thể nhất tâm được! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 316 of 327

chẳng chịu thực hiện công phu thật thà, nên mới có kẻ học Thiền tông, 

Tướng tông, Mật Tông. Ba pháp môn này đều chẳng thể nghĩ bàn, nhưng 

đều thuộc về tự lực. Mật Tông tuy có giáo nghĩa “hiện thân thành Phật” 

(thành Phật ngay trong thân này), nhưng rốt cuộc có mấy ai thành Phật 

ngay trong đời này? Đừng nói chi người học Mật chẳng thể thành Phật 

ngay  trong  thân  hiện  tại,  ngay  cả  các  vị  Hoạt  Phật202  truyền  dạy  Mật 

Tông cũng chẳng phải là người có thể thành Phật ngay trong thân hiện 

tại được! 

Các  ông  đừng  bị  xoay  chuyển  bởi  những  vị  tri  thức  của  các  pháp 

môn  ấy  thì  sẽ  có  thể  thoát  khỏi  cõi  Ngũ  Trược  này,  lên  cõi  chín  phẩm 

kia,  làm  đệ  tử  Phật  Di  Đà,  làm  bạn  tốt  trong  hải  hội.  Người  niệm  Phật 

cần  phải  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

thành, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, thì mới có thể dùng 

thân  để  hướng  dẫn  người  khác,  tự  lợi,  lợi  tha  vậy.  Nếu  luân  thường 

202 Hoạt Phật là từ ngữ do người Trung Hoa dịch chữ Tây Tạng Hpbrulsku (Thường được 

biết  dưới  dạng  phiên  âm  phổ  biến  hơn  là  Tulku,  là  một  từ  ngữ  Tây  Tạng  nhằm  diễn  dịch 

chữ  Nirmanakaya  (Hóa  Thân)  của  tiếng  Phạn).  Tiếng  Mông  Cổ  tương  ứng  là  Khutukhu 

(hoặc  Khutukutu,  Hobilghan.  Do  vậy  Chương  Gia  đại  sư  thường  được  gọi  là  Chương  Gia 

Hô Đồ Khắc Đồ). Truyền thống này được bắt nguồn từ thời ngài Tsongkhapa cải cách tôn 

giáo tại Tây Tạng: Tăng sĩ không được lấy vợ, nên phải chọn người kế vị các ngôi tu viện 

trưởng hoặc trưởng dòng tu từ hóa thân. Ngoại trừ phái Sakya vẫn theo lệ truyền ngôi pháp 

vương  cho  con  cháu  trong  dòng  họ,  các  phái  khác  dẫu  là  Hoàng  Giáo  (Gelugpa),  Cổ  Mật 

(Nyingmapa), hoặc Cát Cư (Kargyupa) đều theo lệ này tuy các lạt-ma thuộc phái Nyingmapa 

hay Kargyupa vẫn được phép lấy vợ. Người Tây Tạng tin rằng các vị lạt-ma cao cấp có khả 

năng tự tại chuyển sanh, liên tục trở lại thế gian này để hóa độ chúng sanh. Trước khi mất, 

vị lạt-ma ấy sẽ để lại những sấm ngữ hoặc huyền ký dự báo mình sẽ tái sanh ở nơi nào. Các 

đệ tử đi tìm, thấy đứa bé nào phù hợp với sấm ký, sẽ tiến hành những xét nghiệm cần thiết, 

rồi đưa về tu viện, đào tạo và tấn phong để bảo đảm ngôi lãnh đạo của dòng tu được truyền 

thừa liên tục. Đồng thời để tạo sự chánh thống cho ngôi vị và thu hút tín đồ, các vị Hóa Thân 

nổi tiếng thường tự xưng hóa thân của các vị Phật, Bồ Tát, thánh tăng, như Đại Lai Lạt Ma 

thứ năm tự xưng là hóa thân của Quán Thế Âm, ban chỉ dụ công nhận Ban Thiền Lạt Ma là 

hóa thân của A Di Đà Phật, Karmapa tự xưng là hóa thân của Quán Thế Âm, trưởng dòng 

tu  Sakyapa  tự  xưng  là  hóa  thân  của  Văn  Thù  Bồ  Tát,  Tai  Situpa  Rinpoche  tự  xưng  là  hóa 

thân của Di Lặc Bồ Tát v.v… Có lẽ vì thế, người Trung Hoa đã gọi các vị này là Hoạt Phật 

(Phật  Sống).  Hiện  thời  tại  Tây  Tạng,  Mông  Cổ,  Cam  Túc,  Thanh  Hải,  Tây  Khang,  Buriat, 

Kalmyk v.v... tức những nơi theo truyền thống Phật Giáo Tây Tạng đều có những hóa thân. 

Hầu như các tu viện lớn nhỏ đều có hóa thân; nổi tiếng nhất là Đại Lai Lạt Ma, Ban Thiền 

Lạt Ma, Karmapa, Sakyapa của Tây Tạng, Jetsundampa của Ngoại Mông Cổ, Chương Gia 

thuộc Nội Mông (dòng truyền thừa của vị này đã chấm dứt). Thậm chí tài tử Steven Seagal 

của  Mỹ  cũng  được  Drubwang  Pema  Norbu  Rinpoche  (tu  viện  trưởng  tu  viện  Palyul  Ling, 

người được coi như là trưởng tông phái Nyingmapa hiện thời) công nhận là hóa thân của lạt-

ma Chungdrag Dorje, một vị Tăng chuyên phát hiện những Mật điển (Terton) sống vào thế 

kỷ 17 ở Tây Tạng, gây nên rất nhiều tranh luận ồn ào trong giới Phật Tử Tây Phương theo 

Mật Tông Tây Tạng! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 317 of 327

khiếm  khuyết,  người  ta  sẽ  chẳng  sanh  lòng  khâm  phục,  kính  trọng  cho 

nên đối với kẻ hiểu lý còn khó thể khuyến hóa; đối với kẻ chẳng hiểu lý, 

do  chính  ta  còn  thiếu  sót  trong  chuyện  tận  tụy  thực  hành,  họ  sẽ  chẳng 

chịu nghe theo lời ta nói. Đấy chính là   “dĩ ngôn giáo giả tụng, dĩ thân 

 giáo  giả  tùng”   (dùng  lời  nói  để  dạy  sẽ  bị  tranh  cãi;  dùng  thân  để  dạy, 

người ta nghe theo). 

Phàm  mọi  chuyện  đều  phải  lấy  thân  làm  gốc,  huống  chi  dạy  người 

khác niệm Phật liễu sanh tử ư? Nay pháp danh đặt cho các ông được viết 

trong một tờ giấy khác. Sợ các ông chưa thể tin nhận ngay, nay gởi cho 

các  ông  mỗi  người  một  cuốn  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh,  một  cuốn  Gia  Ngôn 

Lục,  một  cuốn  Sức  Chung  Tân  Lương.  Đọc  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh  sẽ  biết 

Phật nguyện rộng sâu, pháp môn rộng lớn: Dẫu là kẻ nghịch ác mà nhất 

niệm  hồi  quang  (tự  phản  tỉnh,  tự  tỉnh  ngộ  hướng  về  đường  lành),  vẫn 

có thể vãng sanh! Đọc Gia Ngôn Lục sẽ biết chỗ thù thắng mầu nhiệm 

của pháp môn và pháp tắc tu trì. Đọc Sức Chung Tân Lương sẽ biết: Lúc 

bình thường kêu gọi quyến thuộc niệm Phật thì lúc lâm chung sẽ chẳng 

bị phá hoại. Ngoài ra còn có Một Lá Thư Trả Lời Khắp, [áp dụng những 

điều được nói trong lá thư ấy] thì đối trước hết thảy mọi người sẽ đều đề 

xướng được. Lúc sanh nở niệm Quán Âm quả thật là chuyện quan trọng 

nhất  trong  đời  người.  Chuyện  lớn  trong  thế  gian  chỉ  có  sanh  và  tử.  Đề 

xướng được như vậy thì lợi ích lớn thay!  (Ngày Mười Tám tháng Sáu) 

466. Thư trả lời cư sĩ Vĩnh Nghiệp 

Trong  cõi  đời  gần  đây,  bọn  thiếu  niên  do  tình  dục  quá  nặng,  nên 

buông lung chơi bời, hoặc mê mệt thê thiếp, hoặc do ý chuyên nghĩ đến 

điều dâm mà tinh thần ngầm bị tổn thương, hoặc thủ dâm để rò rỉ, phung 

phí thứ quý báu nhất. Do vậy, thân yếu, tâm hèn, chưa già đã suy; học 

vấn, sự nghiệp đều chẳng thành tựu. Thậm chí con cái sanh ra đều bấy 

bớt hoặc khó khôn lớn, thành người được! Mà thọ mạng của chính mình 

cũng khó thể dài lâu như trong số mạng đã định, chẳng đáng buồn ư? Ta 

sợ con cũng phạm những bệnh trên đây! Hễ có nên sửa đổi; không có thì 

cố  gắng.  Đã  có  thể  trì  danh  hiệu  Bồ  Tát  lâu  dài  ắt  cần  phải  khẩn  thiết, 

chí thành, mọi mong muốn sẽ được toại nguyện. Nếu vẫn hờ hững, hời 

hợt  thì  cũng  chỉ  được  cảm  ứng  hờ  hững,  hời  hợt,  quyết  chẳng  thể  “ắt 

được như nguyện”. Quang bận bịu quá sức, chẳng thể đáp ứng mong cầu 

thêm  được  nữa.  Hiện  thời  phải  lo  toan  chuyện  in  sách,  đến  mùa  Thu 

xong  xuôi  sẽ  diệt  tung  tích,  ẩn  náu  lâu  dài;  bởi  lẽ  tinh  thần  ngày  một 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 318 of 327

giảm, chuyện thù tiếp ngày một nhiều, không có sức để chống đỡ được! 

Muốn học Phật pháp, ắt phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn phận, 

dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh đổ những ham muốn xằng bậy để khôi 

phục lễ nghĩa, đừng làm các điều ác, vâng giữ các điều lành, kiêng giết, 

bảo  vệ  loài  vật,  dứt  bỏ  rượu  thịt,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Dùng những điều ấy để tự hành, lại còn dùng những điều ấy để 

dạy người hòng trong là cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc, ngoài là 

xóm  giềng,  làng  nước,  thân  thích,  bằng  hữu  đều  được  gội  ân  Phật  giáo 

hóa, cùng tu Tịnh nghiệp, thì sống sẽ dự vào bậc thánh hiền, chết đi sẽ 

về cõi Cực Lạc. Mong con hãy thận trọng nhé! 

467. Thư trả lời cư sĩ Thạch Kim Hoa 

Thư nhận được đầy đủ. Chuyện ăn thịt quan hệ đến sự bình yên hay 

loạn  lạc,  thăng  lên  hay  đọa  xuống!  Muốn  liễu  sanh  tử,  thoát  luân  hồi, 

phải lăm lăm chú ý nơi chuyện này thì mới có hy vọng. Pháp môn Mật 

Tông chẳng thể nghĩ bàn, nhưng người truyền lẫn kẻ học hiện thời phần 

nhiều quên mất điều cốt lõi: Dùng công phu Tam Mật trì chú để tiêu trừ 

Phiền  Hoặc  mới  chính  là  ý  nghĩa  chánh  đáng,  nhưng  người  truyền  thì 

dùng  thần  thông  để  thu  hút,  lôi  kéo  người  khác,  kẻ  học  không  một  ai 

chẳng lăm le đắc thần thông. Như vậy chính là chưa thể vịn tường bước 

đi đã muốn vọt lên không trung bay đi nơi xa, làm sao đạt được? Các lạt-

ma ở Tây Tạng, Mông Cổ đều ăn thịt, vì [ở những nơi ấy] không có gạo 

thóc  thì  còn  chấp  nhận  được,  chứ  người  học  Mật  Tông  hiện  thời  phần 

nhiều ngã mặn, ăn thịt, lại ngược ngạo hết sức tán dương chuyện ấy, bảo 

là “ăn vào sẽ độ thoát cho những con vật đó!” Như vậy là đã trở thành 

lời ma nói mất rồi! Khi làm những Phật sự lớn, lạt-ma còn phải ăn chay, 

đủ biết lúc bình thường ăn thịt vốn chẳng phải là chánh nghĩa! 

Mật Tông đề xướng “tức thân thành Phật” (thành Phật ngay nơi thân 

này), tức là coi “liễu sanh tử chính là thành Phật!” Những kẻ vô tri liền 

tưởng  [hễ  liễu  sanh  tử]  là  đã  trở  thành  đức  Phật  phước  huệ  viên  mãn. 

Như  vậy  tức  là  trồng  tùng  để  làm  kèo  rường  bởi  gỗ  cây  ấy  có  thể  làm 

kèo rường, chứ không phải ngay trong hiện tại cây tùng đã là kèo rường! 

Năm Dân Quốc 17 (1928), tại Thượng Hải có gã X…. đề xướng Mật 

Tông “một trăm ngày thành Phật”. Người có tín tâm ở Thượng Hải đều 

nương theo gã ấy tu học. Mùa Hè năm Dân Quốc 18 (1929), có kẻ hâm 

mộ danh tiếng của hắn, muốn nhờ vào đó để cầu lợi bèn thỉnh hắn đến 

Bắc  Bình  (Bắc  Kinh).  [Hắn  tuyên  bố  ai  theo  hắn  tu  học]  sẽ  thành  Phật 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 319 of 327

trong  bốn  mươi  tám  ngày,  nhanh  hơn  một  nửa  so  với  lúc  [truyền  đạo] 

tại  Thượng  Hải.  Tới  năm  Dân  Quốc  19  (1930),  Bắc  Bình,  Thiên  Tân, 

Thượng  Hải  đều  chẳng  thể  dung  thân,  hắn  ta  bèn  trở  về  nhà  hoàn  tục, 

đáng than đến tột cùng! 

Trong những pháp liễu sanh tử, pháp môn Tịnh Độ là ổn thỏa, thích 

đáng  nhất.  Bất  luận  căn  tánh  như  thế  nào,  nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  chí  thành  khẩn  thiết  trì  niệm  Phật  hiệu  cầu 

sanh Tây Phương, khi lâm chung ắt được Phật lực gia bị vãng sanh Tây 

Phương. Pháp môn này chính là pháp môn đặc biệt trong giáo pháp suốt 

cả  một  đời  đức  Phật.  Hết  thảy  pháp  môn  đều  phải  lấy  đạo  lực  Giới  - 

Định - Huệ để đoạn phiền não tham - sân - si, phiền não đoạn sạch thì 

mới có thể thoát khỏi tam giới, liễu sanh tử. Xưa kia còn có những người 

như  vậy,  chứ  ngày  nay  thì  sợ  rằng  cả  thế  giới  cũng  không  tìm  được 

một hai người! Do vậy, càng về sau này, càng phải nên chuyên tu Tịnh 

nghiệp! 

468. Thư trả lời cư sĩ Vương Ngộ Trần (thư thứ nhất) 

Nhận được thư biết các hạ và thê thiếp, hai đứa con gái, cả nhà niệm 

Phật, ba chữ Tín - Nguyện - Hạnh khắc sâu trong gan ruột, sao lại than: 

“Tuổi  ngoài  năm  mươi,  dưới  gối  vẫn  trống.  Cái  tội  bất  hiếu  bao  kiếp 

chẳng chuộc được?” Phàm con cái có hay không vốn thuộc số mạng. Có 

vợ, có thiếp, chẳng phải giống như không lấy vợ đến nỗi không có con 

nối dõi; sao lại dẫn câu ấy để rồi tiếc hận? Phàm kẻ bất hiếu là kẻ chẳng 

thể sống theo lòng nhân, xử theo nghĩa, làm nhục lây cha mẹ! Cũng như 

kẻ có con chẳng dạy dỗ, đến nỗi nó trở thành tầm thường, ngu dốt, hoặc 

thành phường ương ngạnh, hèn tệ; dẫu có nhiều con vẫn hết sức bất hiếu! 

Đã  có  hai  con  gái  thì  hãy  nên  khéo  léo  dạy  dỗ,  ngõ  hầu  chúng  nó 

biết  phụ  đức  (đức  hạnh  của  nữ  giới),  phụ  ngôn  (lời  ăn  tiếng  nói  đúng 

mực của phụ nữ), phụ dung  (dung là “dung chỉ” tức cư xử, hành vi trang trọng. 

 Trong cõi đời gần đây, kẻ tục Nho chẳng hiểu ý nghĩa chữ này, bèn tưởng “dung” là 

 dung mạo xinh đẹp; đáng than thay), phụ công (những tài khéo, như khả năng 

gia chánh, may vá, quán xuyến gia đình). [Dạy cho con] đầy đủ bốn đức 

này,  rồi  lại  còn  [dạy  cho  chúng  nó]  biết  nhân,  rõ  quả,  tín  nguyện  niệm 

Phật,  thì  trong  tương  lai,  sau  khi  xuất  giá,  chúng  sẽ  nêu  gương  trong 

chốn khuê các, làm bậc thầy gương mẫu cho nữ giới, giúp chồng dạy con 

đều thành hiền thiện. Con gái như thế há chẳng rạng rỡ tổ tông ư? 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 320 of 327

Thế  đạo  hiện  thời  loạn  đến  cực  điểm,  đều  do  cả  cõi  đời  chẳng  biết 

dạy dỗ con gái mà ra! Do tánh tình con người và những thói quen được 

tiêm nhiễm đều chịu ảnh hưởng rất sâu từ mẹ. Nếu thuở bé có mẹ hiền, 

khi  lớn  lên  lại  có  vợ  hiền,  há  người  ấy  chẳng  trở  thành  người  hiền  ư? 

Do  vậy  biết  rằng:  Dạy  con  gái  chính  là  pháp  luân  căn  bản  để  trị  quốc, 

bình thiên hạ; nhưng người đời mơ màng, chuyên nuôi dưỡng thói kiêu 

căng,  chăm  chút  trang  điểm  lộng  lẫy.  Vì  thế  quá  nửa  phụ  nữ  đều  giúp 

chồng thành kẻ ác, dạy con cái thành phường mưu mô, lươn lẹo, khiến 

cho những đứa có thiên tư đều trở thành bọn cuồng vọng hết, những đứa 

không có thiên tư đều thành lũ dân ương ngạnh, chẳng đáng buồn ư? 

Ông là người đọc sách nhưng chẳng biết nghĩa này, chỉ mong sanh 

con. Nghe nói gần đây có kẻ giết cha gian mẹ, kẻ làm cha đứa ấy có phải 

là  hiếu  hay  chăng?  Hay  là  bất  hiếu  vậy?  Ngay  như  chuyện  thờ  phụng, 

thừa kế tổ tông203 thì cháu trai204 cũng có thể kế tiếp. Nếu không có cháu 

trai, cháu gái cũng có thể kế thừa. Huống chi người niệm Phật cố nhiên 

nên đoạn nghiệp chủng cõi Sa Bà, để mong đời đời chẳng đến nỗi có hậu 

duệ làm ô nhục tổ tông thì may mắn chi hơn? Đau lòng thốt lời thở than 

để  làm  chi?  Ông  đã  [bận  lòng]  như  thế,  há  có  phải  là  người  niệm  Phật 

chân thật hay chăng? 

Vợ,  thiếp,  hai  đứa  con  gái,  pháp  danh  đều  hay!  Hãy  nhìn  vào  tên, 

nghĩ đến ý nghĩa, chân thật tu hành thì đấy chính là quyến thuộc Bồ Đề, 

hiện tại đã dự vào bậc thánh bậc hiền, tương lai sẽ sanh về cõi Cực Lạc. 

Đấy là Hiếu, là lòng Từ lớn lao. Sao ông chẳng viết họ tên? Liễu Duyên 

cũng chẳng biết là ai? An Sĩ Toàn Thư hiện thời đã giao hết. Mùa Xuân 

năm sau nếu đường bưu điện thông suốt sẽ gởi Văn Sao, Thọ Khang Bảo 

Giám, Di Đà Bạch Thoại Giải, Gia Ngôn Lục v.v… Nhưng hai ba năm 

qua, chẳng dễ gởi kinh sách sang Thiểm Tây cho lắm. Mong các hạ hãy 

cực lực đề xướng nhân quả báo ứng, đề xướng giáo dục trong gia đình, 

nhưng giáo dục trong gia đình càng cần phải chú trọng nhân quả báo ứng 

và giữ vẹn luân thường, tu trì Tịnh nghiệp, để dân chúng cả vùng nhìn 

theo nhau làm lành, công đức ấy há diễn tả được ư? Quang là người xứ 

203  Nguyên  văn  “tông  diêu”,  nói  đủ  là  “tông  diêu  thừa  kế”:  Tông  là  nhà  thờ  Tổ,  Diêu  (祧

đúng  ra  theo  chánh  âm  phải  đọc  là  Thiêu,  nhưng  thường  bị  đọc  trại  thành  Diêu)  là  miếu 

thờ những vị tổ đã lâu đời. Theo lễ pháp, kể từ đời Tây Chu, quyền thờ phụng tổ tiên, thừa 

hưởng gia nghiệp của tổ tiên giao cho con trưởng thuộc dòng đích. Bộ Đường Luật Nghĩa Sớ 

quy định:  “Đích tử đã chết, hoặc bị tội, hoặc tàn tật thì do đích tôn thừa hưởng. Không có 

 đích tôn mới lập anh em của đích tử làm người thừa kế. Không còn ai thuộc dòng đích nữa 

 thì mới lập dòng thứ!”  

204 Cháu trai (điệt: 姪) ở đây là cháu gọi ông Vương bằng chú hay bác. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 321 of 327

Tần  (Thiểm  Tây).  Hai  ba  năm  qua,  quả  thật  chưa  gởi  được  nhiều  sách 

về đất Tần. Gần đây tuy có viết danh sách bảo họ gởi sách, nhưng chẳng 

biết có gởi được đến nơi hay không? Chẳng đến được thì đã lạc mất rồi, 

thật đáng tiếc! 

469. Thư trả lời cư sĩ Vương Ngộ Trần (thư thứ hai) 

Trước kia, ông Lận Bá Thao có tới đây, nói ông muốn quy y, lại đưa 

những bài ông đã viết cho tôi xem. Nói đến thủ tục [quy y] thì cố nhiên 

không có nghi thức nhất định! Nếu như tận mặt quy y, [pháp sư truyền 

giới] thăng tòa tuyên nói thì thời gian phải mất từ một tiếng đồng hồ trở 

lên; [người thọ giới] ở dưới pháp tòa đảnh lễ quỳ nhận. Nếu muốn đơn 

giản hơn thì cũng có thể phương tiện tuyên nói, thời gian chẳng lâu. 

Ông  là  người  ở  ngoài  xa  mấy  ngàn  dặm,  vọng  hướng  về  đây  cầu 

được quy y, theo lễ thì trong ba ngày trước đó, hãy sáng tối chí tâm lễ 

Phật, hoặc hai mươi bốn lạy, hoặc bốn mươi tám lạy, hoặc một trăm lẻ 

tám, hoặc bao nhiêu đó lạy, để sám hối túc nghiệp. Đến sáng sớm ngày 

hôm  ấy,  liền  đối  trước  Phật,  đảnh  lễ  xong,  bèn  tự  nói:   “Đệ  tử  con  tên 

 là... từ xa vâng mạng thầy con là Ấn Quang quy y Phật, quy y Pháp, quy 

 y Tăng. Từ nay trở đi cho đến hết tuổi thọ, quyết chẳng quy y thiên ma, 

 ngoại đạo và kinh điển, sách vở của ngoại đạo cũng như đồ chúng ngoại 

 đạo”. Đảnh  lễ  một  lượt.  Nói  như  thế  ba  lần,  lại  lễ  bao  nhiêu  đó  lạy  là 

xong. 

Nay  gởi  cho  ông  hai  gói  Văn  Sao,  hai  gói  Quán  Âm  Tụng,  hai  gói 

An  Sĩ  Toàn  Thư,  một  gói  Di  Đà  Kinh  Bạch  Thoại  Giải,  thường  đọc 

những sách này thì sẽ có cái để bắt chước theo, không cách chi đọa vào 

loài ma được! Đối với những sách đã gởi, ngoài những cuốn giữ lại để 

tự thọ trì, những cuốn khác nên tặng cho người thông văn lý, có tín tâm, 

biết cung kính. Nếu là văn nhân tà kiến, luông tuồng không kỵ húy, thì 

đừng đưa cho họ, sợ họ khinh nhờn đến nỗi mắc tội! Sự giáo hóa Phật 

pháp ở đất Tần ta hết sức trắc trở, lao đao! Ông đã phát tâm, hãy nên dốc 

sức nơi tu hành chân thật. Nay đặt pháp danh cho ông là Huệ Ngộ, nghĩa 

là dùng trí huệ để liễu ngộ pháp thế gian lẫn xuất thế gian, tự hành, dạy 

người, để mong lìa khỏi nỗi khổ sanh tử thế gian, được hưởng niềm vui 

chân thường xuất thế gian. Pháp xuất thế gian vô lượng vô biên, nhưng 

chỉ có niệm Phật cầu sanh Tây Phương thật là bậc nhất! Đọc kỹ Văn Sao 

sẽ tự biết. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 322 of 327

Muốn vãng sanh Tây Phương, ắt phải đôn đốc luân thường, nghiêm 

túc trọn hết bổn phận của chính mình, dứt lòng tà, giữ lòng thành, đánh 

đổ  ham  muốn  xằng  bậy  để  khôi  phục  lễ  nghĩa,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng  giữ  các  điều  lành,  tín  nguyện  chân  thật,  thiết  tha,  quyết  chí  cầu 

sanh, chẳng được có một tâm niệm cầu phước báo trời người trong đời 

sau thì mới mong được lợi ích thật sự. Lại còn đem những chuyện vừa 

nói  trên  đây  để  trên  là  khuyên  cha  mẹ,  giữa  là  khuyên  anh  em  trai,  chị 

em gái, dưới là khuyên vợ con. Đấy là nói theo phía gia đình. Ngoài là 

khuyên  thân  thích,  bằng  hữu,  xóm  giềng,  làng  nước  và  hết  thảy  những 

người quen biết thì công đức của chính mình sẽ càng rộng lớn, phẩm vị 

vãng sanh sẽ có thể tăng cao! 

470. Thư trả lời cư sĩ Vương Ngộ Trần (thư thứ ba) 

Bài thuốc trị bệnh sốt rét, không một ai chẳng được lành bệnh. Một 

đệ tử dùng bài thuốc ấy trị cho mấy trăm người, thường khuyên họ đừng 

vất  đi  những  tờ  giấy  có  viết  chữ  đã  dùng,  nhưng  vẫn  có  người  vứt  đi, 

tâm khá buồn phiền. Mộng thấy một cụ già nói : “Chỉ dùng một tờ giấy 

 trắng viết năm chữ Ngược Tật Điều Lý Hoàn (瘧疾調理丸 ), đem đốt rồi 

 pha vào nước sôi, uống xong bệnh chẳng phát nữa”.  Đem thử thấy hiệu 

nghiệm lạ kỳ! Cũng cần phải uống khoảng một tiếng đồng hồ trước khi 

cơn sốt rét phát ra. Khi đốt mảnh giấy có viết chữ nên dùng kim dài hoặc 

cái dùi để ghim vào đầu tờ giấy cho khỏi bị lửa táp tay đến nỗi chữ cháy 

không hết. 

Thế  gian  có  rất  nhiều  chuyện  chẳng  thể  dùng  tình  lý  để  suy  lường 

được.  Một  đệ  tử  ở  Quảng  Đông  đem  phương  thuốc  trị  bệnh  sốt  rét  trị 

lành  vô  số  người.  Lỡ  có  ai  hỏi:  “Là  do  đạo  lý  nào,  chẳng  phải  là  chú, 

chẳng phải là bùa, chẳng phải là thuốc, mà trị được bệnh?” Ông ta nói: 

“Đấy chính là đạo lý nơi vô đạo lý, gọi là chẳng thể nghĩ bàn vậy!” 

Hơn  nữa,  nữ  nhân  sanh  nở,  niệm  Nam  Mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

chắc  chắn  sẽ  được  an  nhiên  sanh  nở.  Một  người  đàn  bà  nghèo  ở  Tô 

Châu, [đang] sanh con liền bị chết, chồng bà ta đến bệnh viện mời bác sĩ 

Tây  Y  đến  mổ  bụng  ra.  Bác  sĩ  Tây  Y  đòi  hai  trăm  đồng  mới  chịu  mổ. 

Nhà  ấy  lo  không  nổi,  bác  sĩ  Tây  Y  bỏ  đi.  Cách  vách  có  một  vị  quán 

trưởng mở Y Học Quán, vợ chồng ông ta đều quy y Quang. Bà vợ ông ta 

nghe tiếng, bèn sang thăm, bảo cả nhà niệm Quán Âm, bà ta cũng niệm 

giúp. Không lâu sau, sản phụ sống lại, sanh con ra. Trong Một Lá Thư 

Trả Lời Khắp đã có nói, xin hãy nói với hết thảy mọi người. Đây cũng là 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 323 of 327

một đầu mối để tự lợi, lợi người vậy!  (Ngày Hai Mươi Chín tháng Sáu) 

471. Thư trả lời cư sĩ Vương Ngộ Trần (thư thứ tư) 

Hiện  thời  hạo  kiếp205  đang  hiện  tiền,  mọi  người  đều  phải  sốt  sắng 

niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  chớ  nên  cầu  phước  báo  trời  người 

trong đời sau. Dẫu được phước báo, cũng chỉ tạm thời! Phước lớn sẽ tạo 

nghiệp  lớn.  Đã  tạo  nghiệp  lớn,  ắt  phải  chịu  khổ  lớn.  Nếu  sanh  về  Tây 

Phương, sẽ vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, chỉ hưởng các sự vui. Pháp danh 

của Vương Huệ Như được ghi trong một tờ giấy khác, khai thị thì dùng 

Một Lá Thư Trả Lời Khắp. 

472. Thư trả lời cư sĩ Lục Trị Bình 

Y dược thế gian chỉ trị được thân bệnh, chẳng trị được tâm bệnh và 

các  bệnh  sanh  tử  v.v…  Phật  là  Đại  Y  Vương,  trị  được  các  bệnh  thân, 

tâm, sanh tử v.v… Ông đã có thể lấy “giúp đời, cứu sống người” làm chí 

hướng, sự nghiệp, hãy nên kiêm dùng Phật pháp thì lợi ích lớn lao. Do 

vậy  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Huệ  Y.  Quang  già  rồi,  sáng  tối  sẽ  chết, 

mục lực lẫn tinh thần đều chẳng đủ, chẳng thể viết nhiều. Nay gởi cho 

ông các bản Một Lá Thư Trả Lời Khắp, Dược Phương v.v… để làm căn 

cứ tự hành, dạy người. Lại còn có một cuốn Khai Thị Lục, một tờ thông 

cáo rộng rãi Sữa Độc Giết Trẻ Con, hãy nên nói với hết thảy mọi người. 

473. Thư trả lời cư sĩ Phí Sư Mẫn 

Thư  nhận  được  đầy  đủ,  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh  thần  đều 

chẳng  đủ,  chẳng  thể  khai  thị  tường  tận  được.  Giấy  trắng  ngần  lóa  mắt 

chẳng  thể  viết  được!  Nay  gởi  cho  ông  Một  Bức  Thư  Trả  Lời  Khắp  và 

hai  gói  kinh  sách  gồm  Tịnh  Độ  Ngũ  Kinh,  Thập  Yếu,  Văn  Sao  v.v… 

Nếu chịu lắng lòng đọc kỹ, ắt sẽ có thể biết rõ tông chỉ Tịnh Độ, nhưng 

cần  phải  cung  kính,  đừng  nên  dựa  theo  kiểu  đọc  sách  Nho,  trọn  chẳng 

cung kính gì! Nhà Nho chẳng kính trọng sách nên cõi đời loạn lạc không 

ngơi. Nếu nhà Nho kính sách thì hễ là người đọc sách đều là bậc mong 

thành thánh thành hiền, đâu đến nỗi loạn lạc cùng cực như thế này? 

205 Hạo kiếp: Hạo (浩) có nghĩa là rộng lớn, mênh mông. Chữ Hạo được dùng ở đây nhằm 

diễn tả ý nghĩa tai kiếp dồn dập, xảy ra với mức độ rộng lớn, dày đặc! 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 324 of 327

Đọc kinh sách trong Phật pháp ắt phải tay sạch, bàn sạch, ngồi ngay 

ngắn  như  đối  trước  đức  Phật,  đích  thân  nghe  viên  âm.  Nếu  làm  được 

như thế, thì nghiệp chướng ngày một tiêu, trí huệ ngày một tăng trưởng. 

Dùng  những  điều  mình  biết  được  để  hướng  dẫn,  làm  lợi  hết  thảy,  đấy 

chính là Huệ Mậu. Mậu (懋) là cố gắng. Dùng pháp môn Tịnh Độ để tự 

hành, dạy người, tự gắng sức, khuyên người khác gắng sức, sẽ trong đời 

này thoát khỏi cõi Ngũ Trược đây, lên cõi sen chín phẩm kia. Đấy chính 

là  như  Kinh  Thư  đã  nói:   “Đức  mậu,  mậu  tu;  công  mậu,  mậu  thưởng”  

(Đức  tốt  đẹp  là  do  tu  hành  siêng  gắng,  ra  công  gắng  sức  sẽ  được  ban 

thưởng tốt đẹp) vậy. Nhưng cần phải giữ vẹn luân thường, trọn hết bổn 

phận,  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  giữ  các 

điều lành  (hai câu này chính là giới kinh đại lược trong kinh Phật. Âm Chất Văn 

 dẫn dụng hai câu này) thì mới là đệ tử chân thật của đức Phật, mới làm cho 

người khác nhìn theo làm lành, nên nói:  “Dĩ ngôn giáo giả tụng, dĩ thân 

 giáo giả tùng”  (Dùng lời nói để dạy thì bị tranh cãi; dùng thân để dạy, 

kẻ  khác  sẽ  thuận  theo).  Pháp  thế  gian  lẫn  pháp  xuất  thế  gian  không  gì 

chẳng lấy thân làm gốc. 

474. Thư trả lời cư sĩ Hóa Phàm 

Nhận  được  thư  đầy  đủ,  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  đặc  biệt 

trong Phật pháp. Nếu đời trước không có Tịnh nhân, sẽ rất khó sanh lòng 

tin.  Thiền  giả  lấy  “kiến  tánh  thành  Phật”  để  tự  khoe  tài,  Giảng  giả 

(người  học  Giáo)  lấy  hoằng  dương  Giáo  Quán  để  tự  khoe  khoang.  Họ 

chẳng những không chịu đề xướng [pháp môn Tịnh Độ], mà còn cực lực 

đả  phá,  bài  xích,  đa  phần  là  như  vậy.  Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  chẳng 

gặp được pháp môn Tịnh Độ dẫu có thể minh tâm kiến tánh, thông hiểu 

Giáo Quán sâu xa, ai có thể chẳng đoạn Phiền Hoặc mà liễu sanh thoát 

tử  được?  Quang  túc  nghiệp  sâu  nặng,  mới  sanh  được  sáu  tháng  liền  bị 

bệnh mắt, từ đấy suốt một trăm tám mươi ngày chưa từng mở được mắt, 

trừ lúc ăn ngủ ra, khóc suốt ngày đêm. Đến khi lành bệnh, còn được thấy 

bầu trời. Vào trường đi học, trúng phải chất độc của Hàn - Âu - Châu - 

Trình  rất  sâu,  may  không  có  tài  như  các  ông  ấy.  Nếu  không,  đã  mang 

quả báo hãm vào đọa địa ngục ngay trong khi còn sống rồi! Về sau biết 

họ sai trái, do vậy liền xuất gia. Cửa ngõ Tông - Giáo cao vời, không sức 

nào  ngóng  dò  được,  chỉ  mong  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 325 of 327

Hai mươi năm trước, nhập chúng tại chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà, sống 

nhàn tản. Hai chữ Ấn Quang trọn chẳng dùng trong các giấy tờ viết lách, 

vì thế được yên vui không phiền nhiễu. Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), 

đã có hai người (tức Từ Úy Như và Châu Mạnh Do) đem những lá thư 

Quang gởi cho bè bạn in thành mấy ngàn bản tặng cho người khác. Năm 

sau,  Từ  Úy  Như  in  Văn  Sao.  Từ  đấy,  hằng  ngày  không  được  rảnh  rỗi. 

Quang  chỉ  đem  pháp  môn  Tịnh  Độ  nói  với  bọn  họ,  mặc  cho  người  ta 

bảo  tôi  “vô  tri  vô  thức!”  Ông  đã  đọc  Văn  Sao,  An  Sĩ  Toàn  Thư,  Liễu 

Phàm  Tứ  Huấn  v.v…  hãy  dùng  những  điều  ấy  để  tự  hành,  dạy  người, 

chắc chắn thừa thãi có dư. Nếu còn nghiên cứu Tông, Giáo, trộm sợ rằng 

thấy lời lẽ nhà Thiền huyền diệu, lý bên Giáo sâu xa, lại coi Tịnh Độ như 

chuyện  vặt  vãnh,  đâm  ra  chẳng  ổn  thỏa,  thích  đáng  bằng  kẻ  chất  phác 

chẳng  biết  gì  cứ  nhất  tâm  niệm  Phật!  Quang  già  rồi,  mục  lực  lẫn  tinh 

thần  đều  không  đủ.  Từ  nay  nếu  không  có  chuyện  gì  hết  sức  cần  thiết, 

đừng gởi thư tới, bởi không có mục lực để xem và trả lời được! 

Nay  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Sư  Viễn.  Viễn  chính  là  đại  sư  Huệ 

Viễn ở Lô Sơn vào đời Tống, tức là vị Tổ sáng lập tông Tịnh Độ. Lấy 

Viễn  Công  để  tôn  thờ,  học  theo,  sẽ  chẳng  đến  nỗi  bị  tri  thức  các  tông 

trong hiện tại lay động, mê hoặc. 

Những  kẻ  học  Phật  trong  cõi  đời  đều  lấy  khai  ngộ  làm  chí  hướng, 

sự nghiệp, chẳng biết “tuy ngộ nhưng chưa chứng thì vẫn chẳng thể liễu 

thoát được!” Dẫu là bậc đã chứng Sơ, Nhị, Tam Quả, vẫn khó thể trong 

đời sau chẳng do phước tạo nghiệp, hoặc đến nỗi đọa lạc trong ác đạo. 

Bậc chứng Tứ Quả mới liễu sanh tử. Đây là nương theo Tiểu Thừa mà 

nói!  Chứ  nếu  luận  theo  Viên  Giáo  trong  Đại  Thừa  mà  nói  thì  Sơ  Tín 

đoạn Kiến Hoặc giống như Sơ Quả trong Tiểu Thừa. Thất Tín đoạn sạch 

Tư  Hoặc,  mới  liễu  sanh  tử.  Từ  Sơ  Tín  đến  Lục  Tín  vẫn  chưa  thể  liễu 

sanh tử. Phàm tình chẳng thể suy lường được thần thông, trí huệ của bậc 

Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín, huống là các địa vị Nhị, Tam, Tứ, Ngũ, Lục 

Tín ư? 

Người tham Thiền thường vì [người học] Tịnh Tông lẫn Giáo Tông 

chẳng  đáp  được  cơ  phong  chuyển  ngữ  mà  cho  là  đạo  Thiền  cao  siêu 

huyền  diệu,  người  khác  chẳng  thể  biết  được!  Thật  ra  kẻ  khởi  lên  tri 

kiến như thế cũng chẳng hiểu ý cổ nhân. Nếu là người thật sự biết, ắt sẽ 

không có thái độ tự khoe tài, tự kiêu căng. Vì sao vậy? Do lời tuyệt diệu 

cũng  là  lời  cực  bình  thường,  chẳng  những  hiểu  [những  câu  cơ  phong 

chuyển ngữ ấy] cũng không giúp được gì, ngay cả đại triệt đại ngộ vẫn 

chẳng giải quyết được gì! Cần phải hoàn toàn chứng đắc mới giải quyết 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 326 of 327

được việc! Trong đời sau, quả thật chẳng thấy được mấy ai chứng đắc! 

Vào đầu đời Tống, Ngũ Tổ Giới thiền sư   (Ngũ Tổ là tên chùa, Sư Giới 

 thiền sư làm Trụ Trì chùa Ngũ Tổ, nên gọi là Ngũ Tổ Giới) danh lừng lẫy vũ trụ, 

môn đình cao ngất tựa Long Môn, chết đi [tái sanh] làm Tô Đông Pha  (có 

 sự  tích  chứng  minh  hẳn  hoi).  Do huệ lực đời trước, văn tự lẫn kiến địa của 

Đông Pha đều chẳng tầm thường, nhưng lại chẳng câu nệ tiểu tiết. Lúc 

ông Tô trấn thủ Hàng Châu vẫn thường kiếm kỹ nữ về vui thú. Đủ biết 

Sư Giới ngay cả Sơ Quả còn chưa chứng được! Vì sao vậy? Do bậc Sơ 

Quả  đắc  Đạo  Cộng  Giới206   (tự  nhiên  là  như  vậy),  tùy  ý  chẳng  phạm  giới. 

Nếu không xuất gia thì cũng lập gia đình. Dẫu đem cái chết uy hiếp để 

ép buộc vị ấy phạm tà dâm, vị ấy bèn thà chịu chết chứ quyết chẳng chịu 

phạm! Nếu Thiền giả biết nghĩa này, đâu dám miệt thị Tịnh Độ, đề cao 

Thiền  tông,  nhường  cho  ngu  phu  ngu  phụ  nương  theo  Phật  từ  lực  để 

vãng sanh, còn chính mình cam phận ở trong luân hồi, chẳng muốn thoát 

khỏi ư? Quang nói lời này là vì sợ ông chẳng biết nguyên do, bị Thiền 

giả  áp  đảo,  bèn  bỏ  Phật  lực  để  cậy  vào  tự  lực,  đến  nỗi  sẽ  liễu  sanh  tử 

trong năm con Lừa  (Cho đến hết đời vị lai cũng không có năm con Lừa). 

Lời kệ đính kèm theo Một Lá Thư Trả Lời Khắp đề cao Quang quá 

lố,  khiến  Quang  hổ  thẹn  khôn  ngằn!  Nay  gởi  cho  ông  một  trang  Dược 

Phương, do giấy trắng chẳng thể phê được, nên nay đem kèm vào đây. 

Toa  thuốc  trị  bệnh  sốt  rét,  chẳng  nệ  bệnh  đã  một  hai  năm,  hoặc  mười 

mấy năm, đều hễ trị liền lành. Toa thuốc cai nghiện á phiện còn có thể trị 

bệnh khí thống nơi gan và bao tử. Tuy bệnh đã mười mấy năm cũng hễ 

trị liền lành, chẳng cần phải bỏ thêm thuốc phiện vào207! 

Loại cao trị bệnh cùi còn có tên là Thương Nhĩ Cao. Nếu dùng nồi 

lớn để sắc thuốc, thì phải dùng một miếng tre hoặc miếng ván rộng bốn 

tấc,  dày  nửa  tấc,  dài  bảy  tám  thước  [để  làm  đũa  khuấy]   (ngắn  thì  người 

 ta  phải  [ghìm  chặt]  miếng  ván  để  khuấy  mạnh,  quá  tốn  sức.  Đũa  dài  thì  chỉ  cần 

 khuấy nhẹ, đỡ tốn sức), phía dưới vát xéo góc sao cho đụng đáy nồi; không 

ngừng  khuấy  vét  đáy  nồi  để  thuốc  khỏi  bị  cháy  khét  dưới  đáy  đến  nỗi 

mất dược tánh. Nồi nhỏ thì cũng dùng miếng ván nhỏ để khuấy vét. Đây 

chính là cách thắng đường. Do cao này phải nấu lâu; nếu không làm như 

thế  nhất  định  sẽ  bị  cháy  ở  dưới  đáy;  chẳng  thể  không  biết  [điều  này]! 

206 Đạo Cộng Giới: Giới tương ứng với Đạo, có năng lực tự nhiên giữ giới thanh tịnh không 

cần phải tác ý chú tâm giữ giới mà không bao giờ phạm giới. 

207  Toa  thuốc  này  vốn  để  dùng  trị  nghiện  thuốc  phiện.  Trong  cách  uống  có  nói  bệnh  nhân 

vừa uống thuốc vừa giảm bớt liều lượng thuốc phiện, nên nếu không nói rõ người dùng toa 

thuốc  ấy  để  trị  bịnh  khí  thống  sẽ  tưởng  là  phải  hút  thuốc  phiện  theo  phân  lượng  giảm  dần 

như trong toa thuốc đã chỉ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, phần 7, trang 327 of 327

Ở  phương  Bắc  ít  bị  bệnh  này,  phương  Nam  và  các  nước  Tây  Dương 

đều có. Các xứ chữa trị chỉ có thể giảm nhẹ, chứ chẳng thể trừ tận gốc. 

Thuốc này trừ được tận gốc, nên đặc biệt nói rõ cách nấu cao để mong 

có lợi, không điều tệ. 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên

Quyển 2 hết



cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tam-
Bien-Quyen2





